בס"ד

# קובץ כל ספרי ניקור המובהקים חלק ט"ו

שער כללי

הו"ל בחמלת ה' עלי בזכות אבותי ורבותי הקדושים זי"ע

הק' שלום יהודה גראס, אבדק"ק האלמין יצ"ו

כולל 7 ספרים, 373 עמודים

קונטרס שותפו של עמלק חלק א' - בו יבואר הדרך האמיתי של הבעל שם טוב הקדוש ותלמידיו מלחמתו הגדולה על הכשרות - ביאור גדול ורחב על מה שכתבו בש"ס בזוהר הקדוש ומדרשים ובספרי בעל שם טוב זי"ע בענין כשרות הטבחים שהם שותפם של עמלק הבעל שם טוב הקדוש נוסע מעיר לעיר לגלות שמאכילים את עם ישראל בנבילות וטריפות חלב ודם. - שאלות ששאלו את הגה"צ רבי שלום יהודה גראס האדמו"ר ואבדק"ק האלמין שליט"א, - י"ל ע"י אברהם הררי ארצות הברית תש"ס לפ"ק. 17 עמודים

לעיר לגלות שמאכילים נבילות וטריפות - ביאור גדול ורחב על מה שכתבו בש"ס בזוהר הקדוש לעיר לגלות שמאכילים נבילות וטריפות - ביאור גדול ורחב על מה שכתבו בש"ס בזוהר הקדוש ומדרשים ובספרי בעל שם טוב זי"ע בענין כשרות הטבחים שהם שופם של עמלק וביאור גדול בענין מה הוא באמת מלחמת עמלק, ובמה אנו יכולים לעשות לנצח אותו. כמו שכתוב בתורה מלחמה לה' בעמלק מדר דר ועיקר עבודתו של השטן הוא לרמות את המנהיגים שלא ידעו את האמת, ואלו שיודעים מסית אותם שלא יגלו את האמת מה שהולך בשחיטה ובניקור ובזה יתבאר מה שהצדיקים הקדושים אמרו שנשתכך דרך הבעל שם טוב זי"ע. מה עיקר העבודה של השטן?

נסיון האחרון בגלות המר. . - שאלות ששאלו את הגה"צ רבי שלום יהודה גראס האדמו"ר ואבדק"ק האלמין שליט"א, - י"ל ע"י אברהם הררי ארצות הברית תשס"ב לפ"ק.78 עמודים

להסיר מכשול - האיסור על חלב עכו"ם לאנשים וקטנים - בו מבאר האיסור הגדול . להסיר מכשול - האיסור על חלב עכו"ם מקאשוי, דעברעצין, אודווארי, של חלב עכו"ם בחתימת גדולי הרבנים שליט"א. האדמורי"ם מקאשוי, דעברעצין, אודווארי, האלמין שליט"א, 4 עמודים

הבשר הכשר? – האסיפה הגדולה על הכשרות שנעשה על ידי ממשלת ארצות הברית שהיה בטווין טאויערס, ושם נתגלה הסוד על מצב הכשרות בארצות הברית איך שמאכילים נבילות וטריפות בכל ארצות הברית לעיני כל חי?, טריליאן פעמים יותר ממה שהיה בעיר קראקא, ואין פוצה פה ומצפצף. יצא לאור ונדפס ונחלק בבתי מדרשים בבוקר לפני שהמטוסים נכנסו לטווין טאויערס כ"ג אלול תשס"א. 20 עמודים

לפר הזה יצא לאור בזמנו של הגר"א זצ"ל, המנקר הגה"צ רבי משה מק"ק קיראן מצא שכל העיר ווילנא אוכלים חלב דאורייתא, והגאון החסיד מווילנא זי"ע לקח משה מק"ק קיראן מצא שכל העיר ווילנא אוכלים חלב דאורייתא, והגאון החסיד מווילנא זי"ע לקח עשרה גדולי ישראל ובתוכם אחיו רבי שלמה זלמן זצ"ל, וישבו זמן רב וביררו כל מלאכת והלכות הניקור ומצאו שאמת נכון הדבר שכל העיר ווילנא נכשלו באכילת חלב, וכל העשר רבנים דשם חתמו על קול קורא איך לתקן הענין של הניקור, 32 עמודים

רבי ספר תיקון הכשרות - ומכתב הצלה - על מצב השחיטה והניקור מאת הרה"ג רבי שלמה יהודה שוויצער שליט"א - המכתב נכתב להלוחם מלחמת ה' במסירת נפש כ"ק מרן אדמו"ר מקאשוי שליט"א דפורד היללס נוא יארקרב דקהל דרכי נועם - מחבר ספרי לשלמה משפטיך על ד"ח שו"ע אילנא דחיי על הלכות ברכת אילנות, ברה כחמה על ברכת החמה, גדולי שלמה בדין גילוח בחול המועד, דרשת שלמה על עניני כשרות המאכלים וידיעות נחוצות בעניני כשרות, 23 עמודים

ספר ז: באנגלית:

NIKKUR [PURGING ANIMAL FATS] LAWS

AND CURRENT PROBLEMS - The Status of Nikkur - PROBLEMS WITH THE PURGING OF FORBIDDEN FATS [NIKKUR] FROM SLAUGHTERED ANIMALS עמודים 225





# שותפו של עמלק

שאלות ותשובות ששאלו את כ"ק אדמו"ר שליט"א

חלק א׳

#### בו יבואר:

- א. מה שכתוב בשייס זוהר הקדוש, מדרשים, ובספרי בעל שם טוב זי"ע בענין כשרות הטבחים שהם שותפם של עמלה
- ב. לפני ביאת המשיח יהיה עירבוב גדול שסמייד מיים יעשה חסידים לאלפים ולרבבות, והנסיון יהיה גדול מאוד לדעת האמת לאמיתו.
- ג. הדרך האמיתי של דרך הבעל שם טוב, מספריו, מדרכו שהוא עשה ותיקן, והדריך.
- ד. הבעל שם טוב נוסע מעיר לעיר מרב לרב, ומגלה לו שכל העיר אוכלים נבילות וטריפות כמו בעיר קראקא, והרב הצדיק אינו יודע מכלום מה קורא מאחוריו.
  - ה. מה עיקר העבודה של השט"ן!
    - ו. נסיון האחרון בגלות המר.

יוצא לאור על ידי אברהם הררי

פה ארצות הברית - שנת תש"ס

# שותפו של עמלק

# שאלה א' מי הוא שותפו של עמלק, שאנו צריכים להתרחק ממנו?

אמרו חזייל בקידושין פרק בתרא (דף פייב) במשנה:

# ״כשר שבטבחים שותפו של עמלק״

ופירוש רשייי: ספיקי טריפות באות לידו וחש על ממונו ומאכילן.

וידוע שיי<u>עמלק" בגימטרי' "ספק".</u>

רואין אנו מזה עד היכן העריכו חז״ל מכשולות הבאים על ידי הטבחים עד שלא נמנעו לכנותם בביטוי היותר חריפה שמצינו באיזה מקום שותפו של עמלק, הדברים מסמרין שערות ראש פוק חזי עד היכן הדברים

מגיעין הלא מספק טריפות לבד אנו חוששין ואף על פי כן לא חששו חז״ל לגנותן בלשון מדקרות חרב. ולא נח דעת לא חששו חז״ל לגנותן בלשון מדקרות חרב. ולא נח דעת רבותינו ז״ל עד שכתבו ״כשר שבטבחים״ להורות לדורות הבאים לבל יבטח שום אדם לומר שלום עלי נפשי מאחר שהעמדתי טבח כשר וישר בודאי לא יצא מכשול מתחת ידו, וחזקה לחבר שלא יוציא מתחת ידו דבר שאינו מתוקן.

### שאלה ב'?

# למה יצאו מהדת שלש וחצי מיליאן יהודים בגרמניה עד שלא <u>נשאר מנין אחד</u> <u>של ש</u>ומרי שבת?

תשובה! ידוע שעל ידי בשר פיגול יצאו מן הדת לערך ג' וחצי מיליאן יהודים רח"ל, כמבואר בשאלות ותשובות דברי חיים" (יו"ד חלק א' סימן ז') שאין עבירה כמאכלות אסורות שמטמטם הלב הישראלי, ובעוונותינו הרבים ראינו על ידי זה יצאו מן הדת כמה קהילות בארץ לוע"ז שאכלו ונתפטמו בנבילות וטריפות על ידי השובי"ם [שוחטים ובודקים] הקלים, וגברו עליהם דעות זרות עד שנאבדו מן הקהל (עיין שם דבריו החוצבים להבות אש), וכן מובא בדגל מחנה אפרים" (פרשת עקב מכתב מהרמב"ם זצ"ל) ששבעים אלף איש כפרו בתחיית המתים בגלל שאכלו ונתפטמו במאכלות אסורות עד שיצאו שאכלו ונתפטמו במאכלות אסורות עד שיצאו מהדת ובא עליהם מלך והרג את כולם רח"ל.

### שאלה ג'?

למה משיח לא מגיע, הלא כולנו יושבים ולומדים ומתפללים ואומרים תהילים וכתוב "ועמך כולם צדיקים", למה? <u>למה? מי מעכב את</u> המשיח?

תשובה! הצדיקים רבי נתן אדלער והבעל שם טוב זי"ע כתבו שעיקר עיכוב ביאת המשיח שאינו בא הוא אך ורק בגלל השחיטה שמאכילים את עם ישראל בנבילות וטריפות ואם יתקנו זאת יבא תיכף ומיד, כמו שכתוב בספרים "למה משיח לא בא בשנת הכתר" שהיה כידוע שנת הגאולה, שהצדיקים הקדושים אמרו אז שמשיח בוודאי יבא:

בא ונראה מה שכתוב בספר "האביב" ראשי תיבות אחינו בני ישראל בגולה מהנוגע לדעת בדורנו וז"ל: ר' נתן אדלר ותלמידו ר' משה סופר מפרעשבורג מקובלים בנסתר, ר' נתן אדלר רצה לפסול השוחטים דפרנקפוט דמיין, ולהכניע חותם הסטרא אחרא ששורה על שוחטים פסולים בסוד על חרבך תחי' וגו' ואלמלא השיג כל רצונו בא משיח, אך הס"ם העמיד עליו רודפים קצבים והוצרך לברוח י' פרסאות, ותלמידו החת"ם סופר רץ אחריו.

וזה היה סוד ירידת הבעל שם טוב הקדוש לעלמא הדין שכל מלחמתו היה נגד השוחטים המאכילים טריפות לישראל, ואמר רמז על זה [שגילו לו מן השמים] הפסוק ב"זעם תצעד אר"ץ ראשי תיבות זביחה עירובין מקוואות.

# צאלה די?

# איך יכול להיות שמאכילים בארץ ובארצות הברית נבילות וטריפות לעיני כל חי? כמו בעיר קראקא, וכל הרבנים שותקים?

תשובה! טעות גדול לחשוב כך! ישנם כהיום לערך מאה רבנים גדולים בארץ ובחוץ לארץ יראים ושלימים שעוררו וכתבו מכתבים נגד השחיטה של היום, חסר לך רק ידיעה, וכמו שאני הייתי בטעות הזה כמו כן אתה, ובייה שהגיע העת שכולם יכולים לפתוח את העינים ולראות את האמת. אם תעיין בהספרים על כשרות הבשר יתגלה לך כל שאלות שהיה לך עד היום הזה, ותראה איך שאתה יכול להגיע ולהיות בעל תשובה אמיתי. תעיין בהספרים:

1. פנינים יקרים. 2. וזבחת כאשר צויתיך. 3. סיטי אויף קראקא. 4. קול השחיטה. 5. אנציקלופדיה לכשרות חלק 2-4. 6. מדריך לכשרות מספר 2-4. 6. מצב הניקור בארצות הברית חלקים 2-4. 7. מצב הניקור בארצות הברית חלקים 2-4.

#### שאלה ה'?

למה הרב שלי לא אומר לי כלום על ענין הבשר שלא כשר, אני לא צריך להיות ירא שמים יותר מהרב שלי, *איך אפשר להגיד על הרבנים הכשירים שהם חס ושלום מאכילים טריפות?* 

תשובה! ידוע שמערמת הסמ"ך מ"ם שלא לפתות כל יחיד ויחיד, רק מעמיד שוחטים ורבנים בכל מקום מסיטרא דילי ועל ידי זה הכל ברשתו. ראה מה שכותב בעל "תולדות יעקב יוסף" (פרשת נשא בדיבור המתחיל העולה) וזה לשון קדשו:

עתה התחכם היצר הרע שלא יצטרך לילך ולפתות וללכוד ברשתו כל יחיד ויחיד, רק יחיד אשר רבים נכשלים בו, והוא שמעמיד שוחט בעיר מסיטרא דילי' המאכיל טריפות לרבים וכולם נלכדו ברשתו, עיייש. וזה שאנו רואים רבנים גדולים בקהילות ישראל שמכשילים הרבים ומאכילים נבילות וטריפות בישראל, זה אינו דבר חדש, וכבר מבואר בספר "שערי תשובה לרבינו יונה" זצ"ל וזל"ק:

אם הרב אינו משגיח על השו"ב [שוחט ובודק] כראוי וסומך עצמו על חזקתו הוי הרב בכלל מאכיל טריפות לישראל חס ושלום ונתפס בעונו.

וכן מובא ב"תבואות שור" (על מסכת חולין) שהסמ"ך מ"ם יושב על כסא של ג' רגלים, רבנים, חזנים, שוחטים, ואינו צריך לעמול הרבה וכך יש לו הכל ברשותו.

וכן כתוב בשאלות ותשובות ״חת״ם סופר״ (או״ח סימן ר״ה) שמלך זקן וכסיל יושב על כסא של ג׳ רגלים, <u>חזנים, שוחטים,</u> סופרים, וזה לשון קדשו:

המלך זקן וכסיל (הוא היצה"ר) יושב על כסא של ג' רגלים. <u>רגל א'</u> החזנים המוליכין מחוץ למחנה תפלות כלל ישראל. רגל ב' שוחטים המאכילים נבילות וטריפות לבני ישראל. רגל ג' סופרים הכותבים תפילין ומזוזות פסולים, ותו לא צריך לכלום, עכל"ק.

# שאלה ו'?

למה אנחנו עם ישראל עם הנבחר יותר גרועים מכל האומות, שאנחנו רואים איך המלאך המות הורג כל כך הרבה יהודים וילדים קמנים שלא חמאו, (חסידים מתנגדים ספרדים ואשכנזים כלי שום הבדל) והכל כיום אחד כלי שום רחמנות, למה למה למה? מי אשם כזה?

#### תשובה!

ידוע שאם השוחט כשר אז אליהו בעיר, ואם חס ושלום השוחט רע אז מלאך המות בעיר רח"ל, כמבואר בספר "אמרי צדיקים, דברי גאונים" (עמוד ה'), ומבואר בספר "שמחה בבשר" כי הפלא הוא שהרב או הרבי שמחזיק ידי השו"ב הפסול הוא אשם על כל האסונות שנמצאים בכלל ישראל, והאי עלמא כידוע עלמא דשיקרא, שאנו רואים בעווה"ר שנקטפים מהכלל ישראל בחורים וילדים ואברכים צעירים רח"ל, והרב המכשיר שמחזיק ידי השוחטים פסולים עומד וצועק כי האשם הוא הביטול תורה או הצניעות, וצועק ובוכה ובאמת היו כולם צריכים אז לצעוק בקול גדול על הרב הזה כי הוא הוא הרוצח שרצח הנפש היקר ההוא. כמבואר ש"הצדיק אבד" למה בגלל ש"ואין איש שם על לב" לידע ולצעוק על האמת מי הרג באמת את הצדיק הקדוש הזה.

ובאמת כי האדם האוהב את הקב"ה באמת אי אפשר שלא יזעק ולא יצעק מרה כשרואה בני אדם מורדים בהקב"ה ומפטמים את גופם ודמם ונפשם ונשמתם עם אכילות של נבילות וטריפות ר"ל, אשר הן יסודי גופי התורה בזה תלוי כל קדושת ישראל, ואם אינם מוחים בכל כוחם הרי נחשבים כאילו בעצמם אוכלים נבילות (כמבואר בשע"ת הנ"ל) ועוד כי כל אחד ערב בעד חבירו.

ומה מאוד יכאב לבנו בראותינו שרבים מבני עמנו אפילו אלו שמתפללים ג' פעמים בכל יום ושומרי מצוות, נכשלים במאכלות אסורות ומפטמים גם את נפש ילדיהם בכל מיני פטומי דטמיאות ונבילות, אוי לעינינו שכך רואות. ומה יכאב לבנו שבעלי ההשפעה אינם מעוררים את לבב אחינו שלא יביאו חס ושלום אסון עליהם ועל כלל ישראל על ידי אכילות נבילות וספיקי מאכלות אסורות כמבואר ברמב"ם ובשאלות ותשובות דברי חיים הנ"ל.

#### שאלה ז'?

למה אני צריך לעורר החברים שלי שלא לאכול בשר, מה יהיה לי מזה? הלא האחריות הוא לא רק עלי, אלא גם על הרבנים?

תשובה! החפץ חיים זצ"ל פוסק בספרו נדחי
ישראל על ענין הבשר טריפה והחלב, שכלנו
ערבים זה בזה, וראה מה שכתב "מהרש"ק" זי"ע
בספרו (שו"ת טוב טעם ודעת חלק א') אחר שיצא
במלחמתו נגד השוחט בבארדיטשוב שהאכיל
עשרות שנים טריפות, וזה לשון קדשו:

"ללמד דעת לדורות אולי יזדמן עוד מעשה כזה ידעו איך להתנהג ולקיים החכמה תחי' את בעליה בשני עולמות, והלוואי כד שכיבנא יפוק לקדמנא זכות זה מה שביערתי הרעה הזה מן העולם" וכן יאבדו כל אויביך ד'. ועלינו יערה רוח ממרום". (דברים הללו ככתבם וכלשונם נעתקו משו"ת טוב טעם ודעת ח"א בפתחי שערים שכתב הגאון שר התורה מהרש"ק זצ"ל אודות השוחט רע מעללים מק"ק בארדיטשוב שזכה להרחיקו ולהעבירו.

על כן סוף דבר הכל נשמע, אשרי חלקו ועמלו של זה שיעורר אחרים ויגן עליהם שלא יתפטמו בנבילות וטריפות, ועל ידי זה שלא יתפטמו במאכלות אסורות יצאו הרבה מאחינו בני ישראל במלחמת קודש, להגן על השחיטה כהלכתה במדינתם וידרשו ויבקשו להחזיר עטרת קדושת ישראל ליושנה, ושישמרו את נפשם ואת ילדיהם ממכשולים בעניני מאכלות אסורות, וה' הטוב יהיה בעזרו לזכות את הרבים, ומגלגלים זכות על ידי זכאי, ויהא רעוא משמיא שבזכות הזו לבד יזכה לאריכת ימים ושנים, ויהי חלקי עימו, ובזכות זה תתקרב גאולתינו ופדות נפשינו אמן.

#### מאלה ח'?

אני מניח תפילין ציצית מזוזה שומר שבת, מצפה למשיח, אומר משיח נאו כל היום, שר כל הזמן ובני ירושלים, שיבנה בית המקדש, אז מה אם אני אוכל בשר? לא יקרא לי כלום, זה לא אחריות שלי? העיקר שאני מחכה לסעודה הגדולה של השור הבור ולויתן, זה יהיה משהוא מיוחד, הלואי שנזכה לזה תיכף ומיד ממש!

תשובה! זה לא אמת מה שאתה חושב!

תראה מה אומר המדרש על זה: אריסטון
(פירוש סעודה גדולה) עתיד הקדוש ברוך הוא
לעשות לעבדיו הצדיקים לעתיד לבא, וכל מי
שלא אכל נבילות וטריפות בעולם הזה זוכה
לראותו. (ויקרא רבה פרק יי). ואיך אתה
חושב שתוכל לאכול מסעודת הלויתן,
הלא לא שואלים שם על מי סמכת, רק
הלא לא שואלים שם על מי סמכת, רק
אם אכלת טריפות, ואם אכלת טריפות
באיזה אופן שיהיה אין אתה זוכה לאכול
מסעודת הלויתן אפילו אם אתה שר
יומם ולילה שיבנה בית המקדש.

# מאלה מי:

# האם הוא אמת שאם השוחט אינו שוחט כשר אז המלאך המות בעיר?

תשובה! בספר אמרי צדיקים דברי גאונים, (עמוד הי)
כתב, דאם השוחט הוא כשר אז אליהו הנביא בעיר, ואם
השוחט הוא רע חס ושלום אז מלאך המות בעיר וזה מה
שכתב שם: אחזייל כלבים שוחקין אליהו בעיר, כלבים
בוכין מלאך המות בעיר, דהיינו כשהשוחט ירא שמים אז
הכשרות הולכים לאכילה והטריפות נותנים להכלבים
שזה מנת חלקם כמו שנאמר יילכלב תשליכון אותויי, ועל
כן הם שוחקין, ואם כן הרי זה סימן שאליהו הנביא
בעיר, כיון שאכילת הבשר הוא כהוגן, אבל אם השוחט
שוחט שלא כהוגן והוא מאכיל נבילות וטריפות לישראל
חס ושלום, אז גוזל חלק הכלבים ועל כן הם בוכין, ואז
מלאך המות בעיר.

ובספר רמזי אבות כתב, וזייל: וכתוב מהבעל שם טוב זצייל על פסוק בזעיים תצעד ארץ, שיזעייםי ראשי תיבות לביחה עירובין מקוואות. ואפשר לומר בדרך רמז, דהנה הקדוש ברוך מתנהג עם אנשיו במדה כנגד מדה כאמרם זייל סוטה דף חי: במדה שאדם מודד מודדין לו, ואם חס ושלום השחיטת בהמות או עופות אינה כשירה ואוכלים טריפות, אז חס ושלום באים הרשעים והורגים אותנו באותו הרציחה ששחטו את הבהמה, כמו שכתב בדגל מחנה אפרים פרשת עקב בשם הרמביים זייל, ובספר שבט מוסר פרק לייו,

#### מאלה י'?

מה יהיה אם אני אוכל בשר אפילו שהוא רק ספק אם כשירה או לא, הלא הלא אני בנו של הקב"ה ואני מתפלל אליו בכל יום ויום, והשם שומע תפילת כל פה, וצריך כוח להתפלל ואיך לא אוכל בשר?

תשובה! ראה מה שאמר רבי הלל מקאלאמאייע ז"ל, בשו"ת בית הלל (סימן ט' מ"ח) וז"ל: תדעו שעבירה זאת של נבילות וטריפות חמור מאד באיכותו משאר עבירות, שעל שאר עבירות אמרו חז"ל בנים משחיתים אף על פי שמתחיתים נקראים בשם בנים, מה שאין כן באיסור נבילה וטריפה שעל הכתוב "ואנשי קדש תהיון לי", פירש"י אם אתם קדושים ופרושים משקוצי נבילות וטריפות אתם שלי, ואם לאו אינכם שלי.

מעתה אם אינכם נזהרים חס ושלום מאיסור נבילות וטריפות איך אתם אומרים בכל שני וחמישי "כרחם אב על בנים כן תרחם עלינו" ואיך אתם אומרים בימים הקדושים "אנו בניך ואתה אבינו". איך מורא לא יעלה על ראשכם שיאמר די איני מכיר אתכם ואינכם שלי עבור שנפשכם מגואל מאכילת טריפות, מכל שכן וקל וחומר בעת ובעונה כזאת אשר אחינו בני ישראל הרבה מהם נתונים למשיזה ובוזזים ד' ירחם עליהם, על מי לנו להשען רק על אבינו שבשמים, וגדול הרועה השומרן.

#### שאלה י"א

מי אומר שצריך ליזהר על הכשרות, מה יקרה לי אם אוכל הכל הלא אמרו חז"ל שצריכים ליתן דין וחשבון אם לא אכלו איזה פרי בעולם הזה ולא נהנו ממעשיו של הקדוש ברוך הוא?

תשובה! איתא במסכת מגילה (דף י"ב), לכן אומרים ארור המן אשר ביקש לאבדי כי הוא האכיל את בני ישראל במאכלות אסורות, ועל ידי כך היה לו את הכוח לגזור על היהודים גזירות קשות, וכמו שכתוב בב"ח (אורח חיים סימן תר"ע) וזה לשונו:

בפורים היתה עיקר הגזירה לפי שנהנו מסעורתו, על כן נגזר עליהם להרוג ולאבד את הגופים שנהנו מאכילה ושתי' של איסור ושמחה ומשתה של איסור. ובספר שו"ת מראה יחזקאל האחרון (להגאון הצדיק מהרי"ח אבדק"ק גלינא זצ"ל סימן מ"ג) וז"ל: כי <u>בעינינו ראינו</u>
את כל הגזירות קשות ורעות
המתרגשות לבא בעולם הוא
בעונותינו הרבים רק למען העון
של מאכלות אסורות עכ"ל.

# שאלה י"ב?

אם אני אוכל אז מה? כולם אוכלים! מה אני צריך לדאוג, הכל יהיה בסדר, צריכים לשמוח בחיים!

#### תשובה!

ראה מה שכתב הרמב״ם ז״ל:

מעשה נורא מהרמב"ם אודות אנשי מדינה אחת שכפרו בתחיית המתים מן התורה מפני שנטמטמו במאכלות אסורות

הרמב"ם הזה, מובא בספר הקדוש צפנח פענח ובספר הקדוש דגל מחנה אפרים (פרשת עקב), ששמע מהבעל שם טוב זי"ע, שפעם אחת שאלו אנשי מדינה אחת במכתב להרמב"ם ז"ל על תחיית המתים לומר להם מן התורה. ומה שדרשו חז״ל בגמרא מן הפסוקים, אמרו שיש לדורשם באופן אחר. ולא רצה להשיבם הוא בעצמו דבר, אך אמר לתלמידו ר׳ שמואל אבן תבון שהוא ישיבם.

וזה תוכן דבריו בקיצור על פי חכמת הטבע, כי מכל מיני מאכל ומשקה נעשה דם, ומהדם יורד אל הכבד, ומהכבד עולה הברירות אל הלב, ומהלב יורד המובחר והדק אל המוח, ושם שורה השכל וחיות של האדם. ומי ששומר עצמו ממאכלות המותרות והאסור והטמא, נעשו דמיו צלולין וטהורין, ויש לו לב טהור, והמוח והחיות שלו נעשה חיות טהורות להשיג אמיתית החיות שהיא אלקות של כל העולמות המחי׳ את כולם. ומי ששומר עצמו יותר, ומקדש את אכילתו על פי דרכי ד׳ ותורתו, נעשה מזה בנין אב, והוא השכל לכל רמ״ח נעשה מזה בנין אב, והוא השכל לכל רמ״ח איבריו ומתקדשים ומתטהרים.

וכן להיפוך חס ושלום, נעשה בנין אב שכל עקור ומעופש בדעות זרות, וחיות שלו נעשה בחינת מת, והוא אבי אבות הטומאה וכו׳, ורמ״ח איבריו נטמאים וטמא טמא יקרא לכל דבר, ונעלם ממנו אמיתת החיות שהיא אלקות של כל העולמות, ונטמא ונופל לדיעות זרות

ואלהים אחרים, הם אלילים אלמים מתים וזבחי מתים יקראו להם.

לכן התנאים ואמוראים ובעלי המדות וחכמי המשנה הם שמרו נפשן שלא יתגאלו בפת בג הזקן וביין משתיו, ולכן האירו שכלם והיי שורה עליהם רוח הקודש, לפרש כל מאמר סתום בדת התורה הקדושה, כי שרתה עליהם כח אלקי, אשר הוא ואורייתא כולא חד ואור נשמתם ג"כ הוא חוט המשולש אשר לא ינתק לעולם ולעולמי עולמים. אבל אנשים הללו בודאי טמאים ונטמאו דמם, ומשם לבם ומוח שלהם נטמטם במאכלות האסורות והטמאות, ולכך החיות שלהם נוטה למינות ואפיקורסות, ולא יכלו לקבל מתיקות נופת צוף דברי מאמרינו הבנוים על פי שכל אלקי עולם ומלך עליון. והואיל והעיזו פניהם ויצאו לחוץ, פתאום יבוא עליהם הכורת. וכרות יכרתו אותם וכל אשר להם. וכך עלתה להם, כי לא היו ימים מועטים עד אשר בא עליהם מלך גדול והרג אותם וביזז כל אשר להם, עד כאן תוכן דבריו.

ובזכות שמירת הכשרות יראינו השי״ת את ישועתו ויצוה לנו את ברכתו הטובה, ויזכור לנו ברית ראשונים לחדש עלינו ימים כקדם ולהשיב שבות ציון וירושלים במהרה בימינו אמן.



קונטרס

# שותפו של עמלק

שאלות ותשובות ששאלו את כ״ק אדמו״ר שליט״א

חלק ג׳

#### בו יבואר:

- א. מה שכתוב בשייס זוהר הקדוש, מדרשים, ובספרי בעל שם טוב זייע בענין כשרות הטבחים שהם שותפם של עמלק
- ב. לפני ביאת המשיח יהיה עירבוב גדול שסמייך מיים יעשה חסידים לאלפים ולרבבות, והנסיון יהיה גדול מאוד לדעת האמת לאמיתו.
- ג. הדרך האמיתי של דרך הבעל שם טוב, מספריו, מדרכו שהוא עשה ותיקן, והדריך.
- ד. הבעל שם טוב נוסע מעיר לעיר מרב לרב, ומגלה לו שכל העיר אוכלים נבילות וטריפות כמו בעיר קראקא, והרב הצדיק אינו יודע מכלום מה קורא מאחוריו.
  - ה. מה עיקר העבודה של השט"ן!
    - ו. נסיון האחרון בגלות המר.

יוצא לאור על ידי אברהם הררי

פה ארצות הברית - שנת תשס"ב

# המן, עמלק והבשר שאתה אוכל

# שאלה כ"ב

למה מוכיח ומפחיד כל הזמן על עניני כשרות תפילין ומזוזות הלא יש לנו מצוות ואהבת לרעך כמוך וצריך לאהוב כל יהודי ולא לדבר ולקטרג עליו חס ושלום וצריכים לקרב כל אחד מישראל באהבה בלי לומר לו מוסר, ואי אפשר בשום אופן לעבוד בדרך אחר!

תשובה! בספר הקדוש קב הישר (פרק הי) כתב וזה לשונו: אי אפשר לקיים המצוות עשה של "ואהבת לרעך כמוך" אם לא מודיע לחבירו העונשים שבאים לנשמת האדם אחר יציאת הנשמה מהגוף. והספר הקדוש קב הישר הדריך וחינך אלפי בני ישראל בדרך התורה והיראה במשך מאות שנים, על ידי שגילה לנו כל העונשים הבאים להאדם העובר על מצוות השם.

עוד כותב שם: אילו היו יודעים בני העולם גודל השכר להחזיר חבירו למוטב $^{\mathrm{R}}$  היו רודפים אחריו תמיד כמו

#### א) <u>המזכה את הרבים להחזירם בתשובה הוא</u> <u>ה"יחסן" הכי גרול בשמים</u>

בגודל מעלת "ורבים השיב מעון", ואשר המזכה את הרבים להחזירם בתשובה הוא ה"יחסן" הכי גדול בשמים, כדאי להעתיק מה שכתב בספר ישמח משה על תנ"ך בהקדמה (קונטרס תהלה למשה דף י"א ע"ב), וזל"ק:

שרודף אחרי כסף וזהב (זוהר הקדוש תרומה קכח בי, קב הישר פרק קי קא, קב).

מבואר בזוהר תרומה דף קכ״ח ע״ב, ההוא זכאה בעי למרדף בתר חייבא וכו׳ בגין דיתחשב עלי׳ כאילו הוא ברא לי׳, ודאי איהו שבחא דיסתלק בי׳ יקרא דקוב״ה יתיר משבחא אחרא וכו׳, ועל דא כתיב באהרן ורבים השיב מעון, וכתיב בריתי היתה אתו החיים והשלום. ועיי״ש בדף קכ״ט ע״א כמה הפליגו שם כמה גדולים זכות הצדיקים שמחזירים רשעים בתשובה.

וכן שמעתי מאדמו״ח ז״ל, אשר סיפר לו מוזלל״ה, איך שפעם אחת נפגשו בעולם העליון רש״י ז״ל עם הרב הקדוש ר׳ איציקל מדראהאביטש, ושאל רש״י ז״ל [מאת] ר׳ איציקל, איזה זכות ומצוה יש לו לבנו הרב הקדוש ר׳ מיכל המגיד מישרים מזלאטשוב מה ששומע שמרעישין בכל העולמות עם בנו הרב הנ״ל. והשיב לו ר׳ איציקל הנ״ל, איך שלומד תורה לשמה. ולא נתקררה דעתו של רש״י ז״ל. ואמר לו עוד, שבנו הרבה לסגף את עצמו בתעניתים וסיגופים, וגם בזה לא נתקררה דעתו הקדושה. ואמר לו עוד, אשר הרבה בגמ״ח [בגמילות חסדים] וצדקה ופיזר נתן לאביונים וכדומה, ועוד לא נתקררה דעתו. שוב אמר לו שרבים השיב מעון ועשה הרבה בעלי תשובה בעולם, ובזה נחה ושקטה מעון ועשה הרבה בעלי תשובה בעולם, ובזה נחה ושקטה דעתו של רש״י ז״ל, ונחה דעתו הקדושה מה שמרעישים אתו כל הפמליא של מעלה, עד כאן.

מובן, כי מעשה כזאת לא יוכל לספר אשר עיני בשר לו, ואך לאדם אשר עיניו משוטטות בעולמות עליונים שומע ורואה מה שלא ישמע לזולתו יוכל לספר כזאת. עד כאן לשונו.

# שאלה ב"ג

שאלה למה הרב מעורר כל כך הרבה על ענין הבשר שחושב שהוא טריפה, הלא אפילו אם הבשר טריפה לפי דעתי השתיקה יותר טוב שאסור לעשות ולעורר מחלוקת, ובודאי שאין מחויבים כל הזמן להחזיק במחלוקת?

#### תשובה!

ראה בשערי תשובה לרבינו יונה (שער ג' נ"ט) דיש מקום שמחוייבים להחזיק במחלוקת, וכשם שהמחלוקת הוא עון כך מניעת המחלוקת במקום שצותה התורה להחזיק במחלוקת הוא גם כן עון, וכן כתב החרדים פרק ד' אות מ"ב במחלוקת בספר ויואל משה ח"ב פרק נ"ג.

וכותב שם מרן הגה״ק מסאטמאר זצ״ל בזה הלשון, והרי שהחמיר יותר במי שאינו מחזיק במחלוקת על המתייצבים על דרך לא טוב ממי שהוא מחזיק במחלוקת במקום שאין צורך, אף שוודאי להחזיק במחלוקת במקום שאין צורך הוא עון פלילי ונורא מאד כי גדול השלום כנודע, מכל מקום למנוע ממחלוקת על המתייצבים על דרך לא טוב גרע יותר עד כאן לשונו.

וז״ל יעב״ץ אבות פרק ב׳ משנה ו׳, מי שאינו נכנס במחלוקת על המתיצבים על דרך לא טוב אינו חושש לעלבון קונו ואינו נכנס לגדר אנשים¹, עד כאן לשונו.

ב) ומה נוראים דברי המדרש רבה איכה – על הכתוב ויצא מבת ציון, וזה לשון קדשו: היו גדולי ישראל רואין דבר עבירה והופכים פניהם ממנו, אמר להם הקב״ה תבא שעה ואני עושה לכם כן, עד כאן לשונו.

ובאבות דרבי נתן (פרק כ"ט) וז"ל: **מפני מה מתים** תלמידי חכמים בלא זמנם מפני שהם בוזים בעצמם שאינם

נוקמים ונוטרים כנחש על דברי תורה ויראת שמים, עד כאן לשונו.

ולסיום הדברים: אעתיק מה שכתב הלוחם הגדול מוהר״ר חיים סופר זצ״ל בספרו הבהיר שערי חיים דף ו, ע״ב, וזה לשונו:

אוי מיום הדין ואוי מיום התוכחה בבוא עת מועד לכל חי, וכי יפקוד ד' על מעשי אנוש ועל פעולות אדם שיחופש וימצא כתוב:

צדיק זה חלל שבת, חסיד זה עבר על נדה, ירא אלקים זה עבר על נבילה וטריפה ושעטנז, קדוש זה עבר על אשת איש, וישתוממו כל אנשי אמונה וישאלו הלא הצור תמים פעלו, ויענהו ד' בסערה: הלא הי' בכחך למחות באיש פלוני אלמוני רשע. מדוע לא זכרת אותו ולא פקדת עליו אשמו וכו' עד כאן לשונו.

שאלתנו הוא: האם אין דברים קדושים הנ״ל די לעורר את כל אחד לעשות כל אשר ביכולתו להציל הכלל ישראל מאכילת נבילות וטריפות חלב ודם, וישראל קדושים הם ורוצים לשמוע?

בו וראה מה שכתוב ברמב"ם (הל' ע"ז פ"א ה"ג), וז"ל:
כיון שהכיר [אברהם אבינו ע"ה את בוראו] . . התחיל
לעמוד ולקרוא בקול גדול לכל העולם, ולהודיעם שיש שם
אלוה אחד לכל העולם ולו ראוי לעבוד, והי' מהלך וקורא
ומקבץ העם מעיר לעיר ומממלכה לממלכה עד שהגיע
לארץ כנען והוא קורא, שנאמר ויקרא שם בשם ה' אל
עולם, וכיון שהיו העם מתקבצין עליו ושואלין לו על דבריו,
הי' מודיע לכל אחד ואחד כפי דעתו עד שיחזירהו לדרך
האמת, עד שנתקבצו אליו אלפים ורבבות, והם אנשי בית
אברהם, ושתל בלבם העיקר הגדול הזה, וחיבר בו ספרים,
והודיעו ליצחק בנו, וישב יצחק מלמד ומזהיר, ויצחק הודיע
ליעקב, ומינהו ללמד, וישב מלמד ומחזיק כל הנלוים עליו,

ויעקב אבינו למד בניו כולם, והבדיל אחד ממונה כדי שלא תשכח הלימוד. והי׳ הדבר הולך ומתגבר בבני יעקב ובנלוים עליהם, ונעשית בעולם אומה שהיא יודעת את ה׳, עד כאן לשונו.

ומדייק על זה בספר ויו״מ בהקדמה (ע' י״ב), דדייק הרמב״ם בלשונו ״וכן הדין לעשות לכבודו״, כדי שלא נאמר שאברהם אבינו ע״ה עשה זאת רק ממדת חסידות, אבל מצד הדין אין חיוב למסור נפשו על זה, לכן דייק הרמב״ם שעשה זאת מפני ש״כן הדין לעשות לכבודו״.

בפירוש מתנות כהונה כאן כתב, וז״ל: לפי הענין הוא שם מקום, ובקשתי ולא מצאתי מאמר זה בשום מקום זולתי פה, עד כאן לשונו. ובפירוש מהרז״ו כאן כתב: הוא מין ירק.

החפץ חיים זצ"ל כותב [ראה קונטרס הצלת נפשות באריכות] וז"ל, ויתכן שלעתיד לבוא יתבעו לאחד על חלב ובשר חזיר, ויענה הלא נזהרתי בכשרות כל ימי ולא אכלתי משום חשש סירכא, ויענו לו הלא פלוני אכל והתביעה היא עליך גם כן, שערבת בעדו בעת קבלת התורה. והלא אחז"ל באבל, עני שאין לו מה לאכול מותר לו לעשות מלאכה בצנעא לאחר ג' ימים לאבילתו, אבל אמרו חכמים, תבוא מאירה לשכניו שהצריכוהו לכך (והיינו שהי' להם לסייעו שלא יבוא לידי כך). והתם הוא רק איסור דרבנן, והכא הוא חיוב מלקות על כל כזית וכזית, ואיסור דאורייתא הוא אפילו על משהו.

עוד שם: אנו אומרים באבינו מלכנו מחה והעבר פשעינו וחטאתינו מנגד עיניך, ואח״כ אנו אומרים אבינו מלכנו מחוק ברחמיר הרבים כל שטרי חובותינו, ואיתא שטרי חוב חדשים, אלא הוא שטר חוב של ערבות, עיי״ש עוד באריכות. וכן כתב הצה״ק רבי הלל מקאלאמייע זי״ע בספרו משכיל אל דל.

### שאלה כ״ד

# איך יכול להיות שהרבנים המכשירים לא יודעים שההכשר שלהם אינו כשר? תשובה!

בענין זה שאפשר להונות את הצדיק, ידוע מה שנעשה עם פסל מיכה<sup>י</sup> תחת הנהגתו של

ובספר הקדוש חובת הלבבות שער אהבת ה' פ"ו כתב,
וכן מי שאינו מתקן אלא נפשו בלבד, תהי' זכותו מעוטה. ומי
שמתקן נפשו ונפשות רבות, תכפל זכותו כפי זכיות כל מי
שמתקן לאלוקים, כמו שאמרו חז"ל כל המזכה את הרבים
אין חטא בא על ידו, ואמרו משה זכה וזיכה את הרבים זכות
הרבים תלוי בו שנאמר (דברים ל"ג) צדקת ה' עשה ומשפטיו
עם ישראל, ואומר (משלי כ"ד) ולמוכיחים ינעם ועליהם
תבוא ברכת טוב וכו', עיי"ש.

ג) ראה שופטים (פרק יח פסוק לא) וַיָּשִׁימוּ לָהֶם אֶת פֶּסֶל מִיכָה אֲשֶׁר עָשָׂה בָּל יְמֵי הֱיוֹת בֵּית הָאֱלֹהִים בְּשִׁלֹה.

וראה ברש"י שופטים (פרק יז פסוק א): ויהי איש מהר אפרים - אע"פ שנכתב שתי פרשיות הללו בסוף הספר של מיכה ושל פלגש בגבעה בתחלת השופטים היה בימי עתניאל בן קנז שנאמר וישימו להם את פסל מיכה וגו' כל ימי היות בית אלהים בשילה למדנו שכל ימי שילה היה דמות של מיכה, ובפלגש בגבעה נאמר על יבוס שבירושלים לא נסור אל עיר עובדי כוכבים למדנו שעדיין לא כבשו את ירושלים.

וברש"י הושע (פרק י פסוק ט): מימי הגבעה חטאת ישראל - חטאת זה נקוד רפי שהוא לשון נקבה ולשעבר כמו עשת באת אזלת יד מימי גבעת בנימין חטאת ישראל לפי

שהיה מעשה פלגש בגבעה בימי עתניאל בן קנז שהיה ראשון לשופטים בימי כושן רשעתים ובימיו היה פסל מיכה וכל זה מצינו בסדר עולם:

שם עמדו - באותה מדה אחזו להם מאז.

ובתלמוד בבלי סנהדרין (דף קג עמוד ב): אמר ליה רבא לרבה בר מרי: מפני מה לא מנו את יהויקים - משום דכתיב ביה (דברי הימים ב' ל"ו) ויתר דברי יהויקים ותעבתיו אשר עשה והנמצא עליו. מאי והנמצא עליו? רבי יוחנן ורבי אלעזר; חד אמר: שחקק שם עבודה זרה על אמתו, וחד אמר שחקק שם שמים על אמתו. אמר ליה: במלכים לא שמעתי, בהדיוטות שמעתי. מפני מה לא מנו את מיכה - מפני שפתו מצויה לעוברי דרכים, שנאמר כל העובר ושב אל הלוים. (זכריה י׳ ועבר בים צרה והכה בים גלים. אמר רבי יוחנן: זה פסלו של מיכה. תניא, רבי נתן אומר: מגרב לשילה שלשה מילין, והיה עשן המערכה ועשן פסל מיכה מתערבין זה בזה. בקשו מלאכי השרת לדוחפו, אמר להן הקדוש ברוך הוא: הניחו לו, שפתו מצויה לעוברי דרכים. ועל דבר זה נענשו אנשי פלגש בגבעה. אמר להן הקדוש ברוך הוא: בכבודי לא מחיתם, על כבודו של בשר ודם מחיתם! אמר רבי יוחנן משום רבי יוסי בן קסמא: גדולה לגימה, שהרחיקה שתי משפחות מישראל, שנאמר (דברים כ״ג) על דבר אשר לא קדמו אתכם בלחם ובמים. ורבי יוחנן דידיה אמר: מרחקת את הקרובים, ומקרבת את הרחוקים, ומעלמת עיניַם מן הרשעים, ומשרה שכינה על נביאי הבעל, ושגגתו עולה זדון. מרחקת את הקרובים -

ובילקוט שמעוני שופטים (רמז עו): תדע לך כח החרם, בוא וראה מן השבטים שקנאו על הזנות של שבט בנימן, א"ל הקב"ה **קנאתם על הזנות, ולא קנאתם בפסל מיכה, ועל** שלא היה קנאתם על פסל מיכה לפיכך הרגו בהם בני בנימן פעם ראשונה ושניה ושלישית, עד שנפלו לפני ארון ברית ה' והיו מבקשים תשובה, ונתרצה להם הקב"ה, והחרימו שיהיו כל ישראל הולכים אחריהם למקטון ועד גדול, שנאמר כי השבועה הגדולה היתה, וכי שבועה נשבעו כל ישראל? אלא להודיעך שהחרם היא השבועה, ואנשי יבש גלעד לא היו עמהם בקהל, ונתחייבו מיתה שנאמר אשר לא עלה אל ה' במצפה לאמר מות יומת:.

ובמגן אבות לרשב"ץ על אבות (פרק ה משנה ז): עשרה נסיונות נסו אבותינו להקדוש ברוך הוא במדבר הפירוש: לא נס ומת נסו אבורנם לוזקרוס בוזן זוואר בכו בו דוכרול לא נתחדש כלום בזאת המשנה, שהרי מקרא מלא הוא, אלא שהתנא מקבץ זה אחר זה כל הדברים שהם במספר העשרה, והודיענו שהוא מספר מדוקדק ולא נאמר שלא בדקדוק, ׳כמו זה עשר פעמים תכלימוני׳ [איוב יט ג], שהוא שלא בדקדוק, אלא לשון ריבוי, כלומר הרבה פעמים תכלימוני. ואלו הנסיונות, פירשום ז״ל במסכת ערכין [טו א] פרק יש בערכין, ואלו הם: שנים בים, אחד בירידה, שאמרו יהמבלי אין קברים׳ [שמות יד יא], ואחד בעלייה, שנאמר יוימרו על ים בים סוף׳ [תהלים קו ז], וכתיב יויושיעם למען שמו׳ [שם ח]. ובמדרש תהלים [בובר, מזמור קו פסקה ד יחים ים ים יוימרו על ים בים סוף׳ ד״ה זכרני] דקדקו ממה שכתוב יוימרו [תהלים קו ו], על ים קודם רדתם בו, ובים כשהיו בתוכו, שהיו אומרים מן הטיט יצאנו ואל הטיט נכנסנו. ולפי הפשט אפשר לומר, שהיה הנסיון מה שנאמר יויסע משה את ישראל׳ [שמות טו כב], שהסיען בעל כרחן מפני ביזת הים, כמו שנזכר במדרש חזית [שיהש״ר פרשה א פסקה כו ד״ה אמר רבי עזריה] ובספרי פרשת ראה. ובפרק ערבי פסחים [פסחים קיח ב] אמרו, דרש רבה בר מארי, מאי דכתיב יוימרו על ים בים סוף׳ [תהלים קו ז], מלמד שאמרו ישראל כשם שאנו עולים מצד זה, כך מצרים עולים מצד אחר, אמר הקב״ה לשר של ים, פלוט אותם ליבשה, דכתיב ׳וירא ישראל את מצרים מת על שפת הים׳ ןשמות יד ל]. וזה

היותר נכון, וכן פירשוה בגמרא בערכין [שם]. ושנים במים, אחד במרה, שנאמר ׳ויבואו מרתה וילונו׳ [שמות טו כג], וכתיב ברפידים, שנאמר ׳ויחנו ברפידים׳ [שמות יז א], וכתיב 'ווירב העם עם משה' [שם ב]. שנים במן, אל יצא איש (ממקומו) [שמות טז כט], וכתיב ׳ויצאו מן העם׳ [שמות טז . בו]. איש אל (יותיר) [יותר] [שם טז יט], יויותירו׳ [שם כ] שנים בשליו, אחד בשליו ראשון, שנאמר ׳בשבתנו על סיר הבשר׳ [שם ג], ואחד בשליו שני, ׳והאספסוף אשר בקרבו׳ [במדבר יא ד]. ואחד בעגל, ואחד במרגלים, ושם נאמר יוינסו אותי [זה] עשר פעמים׳ [במדבר יד כב]. ורבינו משה ז"ל [ד"ה אבל העשרה] רדף הפשט והניח מדרש חז"ל, ולא מנה בים סוף אלא אחד, 'המבלי אין קברים' [שמות יד יא]. והשלים המנין בתבערה, אעפ״י שלא נזכר שם נסיון, אלא שהיו מתאוננים, בלי ספק נסיון היה שם. וכן באבות דרבי נתן [נו"א פרק לד], מנה תבערה. ורבינו יונה ז"ל [ד"ה עשרה נסיונות נסו] סמך עליו בזה, וגם הוציא מהמנין יציאת העם ללקוט, והשלים המנין באומרם ׳היש י״י בקרבנו אם אין׳ [שמות יו ז]. וכן באבות דרבי נתן [שם], מנה מסה. וכן שנו שם, ועל כולם הוכיחן משה, שנאמר 'אלה הדברים אשר דבר משה אל כל ישראל, במדבר' [דברים א א], - זה מעשה העגל. ׳בערבה׳, - על המים. ׳מול סוף׳, - זה פסל מיכה שעבר בים, שנאמר ׳ועבר בים צרה׳ [זכריה י יא], ׳בין פארן׳, - מרגלים. ׳ובין תופל׳, - דברים שנתפלו על המן. ׳ולבן׳, - זו מחלוקתו של קרח, שהוא אומר באותו פרק ׳והנה פרח מטה אהרן׳ [במדבר יו כג]. ׳וחצרות׳ [דברים א א], - על העריות, ׳בוכה למשפחותיו׳ [במדבר יא י], על עסקי משפחותיו. ׳ובתבערה ובמסה ובקברות התאוה׳ [דברים ט כב], הרי כאן עשרה.

ובטור אורח חיים סימן תק"פ, וזה לשונו: כתב בה"ג אלו הימים שמתענין בהם מן התורה והמתענה בהם לא יאכל משה רבינו ודור דעה ארבעים שנה במדבר, ואף על פי כן נעלם זאת שלא ידעו אודות

בהן ולא ישתה עד הערב באחד בניסן מתו בני אהרן בי׳ בו מתה מרים ונסתלק הבאר בכ״ו בו מת יהושע בן נון בי׳ באייר מת עלי הכהן ושני בניו ונשבה ארון הברית בכ״ח בו מת שמואל הנביא וספדוהו כל ישראל בכ״ג בסיון בטלו הבכורים מלעלות לירושלים בימי ירבעם בן נבט בכ״ה נהרג רשב״ג ורבי ישמעאל ור״ח סגן הכהנים בכ״ז בו נשרף ר״ח בן תרדיון וס״ת עמו בי״ז בתמוז נשתברו הלוחות ובטל התמיד . והובקעה העיר ושרף אפוסטמוס התורה והעמיד דמות ע״ג בהיכל באחד באב מת אהרן הכהן בט"ב נגזרה גזרה על אבותינו שלא יכנסו לארץ ונחרב הבית ראשונה ושנייה בי״ח כבה נר מערבי בימי אחז בי"ז באלול מתו מוציאי דבת הארץ במגפה בג' בתשרי מת גדליה בן אחיקם והיהודים אשר עמו במצפה בה׳ בו מתו כ׳ איש מישראל ונחבש ר״ע בן יוסף בבית האסורין ומת בז' בו נגזרה גזירה על אבותינו . שימותו בחרב וברעב ובדבר מפני מעשה העגל בו׳ במרחשון עיורו עיני צדקיהו ושחטו בניו לעיניו בכ״ח בכסליו שרף יהויקים את המגילה אשר כתב ברוך מפי ירמיה בח' בטבת היה מעשה דתלמי המלך בט׳ בו לא כתבו רבותינו על מה הוא בי׳ בו סמך מלך בבל על ירושלים להחריבה בח׳ בשבט מתו הזקנים שהיו בימי יהושע בן נון בכ"ג בו נתקבצו כל ישראל על שבט בנימין על ענין הפלגש ועל פסל מיכה בז׳ באדר מת מרע״ה בט׳ בו גזרו תענית על שנחלקו ב״ש וב״ה ות על זה אלו ימי תעניות קבלו ישראל מן התורה ועוד גזרו רו״ל שיהו מתענין מפני שלשה דברים בב׳ וה׳ על חורבן . הבית ועל התורה שנשרפה ועל חרפת ה' ולע"ל הקב"ה עתיד להפכם לששון ולשמחה דכתיב והפכתי אבלם לששון ונחמתים ושמחתים מיגונם וכן יה״ר במהרה בימינו אמן.

הפסל, וכן תחת הנהגתם של שופטים היו עובדים עבודה זרה הרבה כמבואר בשופטים, וכן תחת הנהגתו של יאשיהו המלך שהפך עולם ומלואה בביעור עבודה זרה בכח של מלכות, ויאשיהו הי׳ צדיק גדול כמו שמעיד עליו הפסוק (מלכים ודברי הימים), ואף על פי כן היו ליצני הדור עושים מה שלבם חפץ שלא בידיעתו, כמו שאמרו חז״ל.

ובפרשת דברים (א', י"ג) הבו לכם אנשים חכמים ונבונים לשבטיכם ואשימם בראשיכם, ופירש"י שהם ניכרים לכם שאם בא לפני מעוטף בטליתו איני יודע מי הוא ומאיזה שבט הוא ואם הגון הוא, אבל אתם מכירין בו שאתם גדלתם אותו לכך נאמר וידועים לשבטיכם, עד כאן לשונו.

וכתב על זה בספר דברי שלום להגה"ק מוה"ר אברהם שלום מסטראפקוב זצ"ל (בן הגה"ק משינאווע זי"ע) וזה לשונו, הנה יש להוכיח מזה גודל מעלת הצדיקים, אפילו כשיש איזה מחלוקת בין איזה צדיקים ושומעין מהם שאחד אומר על חבירו דיבורים כנגדו, ידוע שזה מחמת בעלי לשון אשר היצה"ר רוצה להפריע הצדיקים ותלמידיהם מעסק מצותם ותורתם על כן הוא מעמיד הולכי רכיל בשקרים שונים, וקלי הדעת אומרים, כיון שהרבי הוא בעל רוח הקודש, איך אפשר להטעותו, ומזה באים חס ושלום לפקור באמתיות צדקת הצדיקים הקדושים האמתיים, ובאמת מי שאומר כה, שאי אפשר להטעות את הצדיק, הוא אפיקורסות, כיון שמצינו שאפילו משה רבינו עליו השלום אדון הנביאים אמר וידועים לשבטיכם שאם בא לפני מעוטף בטליתו איני יודע כו' ואם הגון הוא כו' אלא על כרכך שאם בא איש צבוע לפני הצדיק על כרכך שאם בא איש צבוע לפני הצדיק ורוצה להטעותו שהוא איש כשר אפשר שהצדיק אינו יודע פנימיותו, כמו שאמר משה רבינו ע"ה איני יודע מי הוא עד כאן לשונו.

ובפרשת וישלח (ל"ב, ט") על פסוק והי" המחנה הנשאר לפליטה וגו' פי' האבן עזרא וז"ל, כי אין הנביא יודע הנסתרות אם לא יגלה לו ה', ואלישע אמר וה' העלים ממני (מלכים ב' ד' כ"ז) עד כאן לשונו.

הרי שמשה רבינו ואלישע הנביא לא ידעו וכן שאר הנביאים לא ידעו רק מה שהגיד להם השי״ת, אבל שאר הדברים יתכן שנעלם גם מהם ויתכן שידעו אבל אינו מוכרח ואפשר שיתעלם מהם. ומצינו ביעקב אבינו ע״ה ולא ידע יעקב כי
רחל גנבתם, אבל החסידים אומרים כי רק אצל
יעקב הי׳ יכול להיות דבר כזה שלא ידע מה
שנעשה תחת רשותו, אבל לא אצל מרן ז״ל...
וכן רק את יצחק אבינו הי׳ אפשר לרמות, אבל
החסידים אומרים כי הרבי גדול מכולם ואותו
אי אפשר לרמות, ומוכרח שידע הכל ויכול
הכל, וממילא ראיתא ברורה שהכל הי׳ טוב.

ומבואר בספר מלכים שנמצאו מכשולים של כרת רח״ל תחת גדולים מדורות קדומים, כגון אסא מלך יהודה שהי׳ צדיק והי׳ לו כח של מלאכות, ואף על פי כן נאמר (מלכים א׳ ט״ו י״ד) והבמות לא סרו, פירש״י במות היחיד שהורגלו ליקרב עליהן לשמים משחרבה שילה עד שנבנה הבית שהיו הבמות מותרות לא סרו עתה ואע״פ שנאסרו משנבנה הבית והיו עונשים עליה כרת, עד כאן לשונו.

וגבי יהושפט שהי׳ צדיק, נאמר (מלכים א׳ כ״ב, מ״ד) אך הבמות לא סרו עוד העם מזבחים כ״ב, מ״ד) אך הבמות - וכן גבי יהואש (מלכים ב׳ י״ב, ג׳) ויעש יהואש הישר בעיני ה׳ וגו׳ רק הבמות לא סרו וגו׳, וכן גבי עזרי׳ (מלכים ב׳ ט״ו ג׳) ויעש הישר בעיני ה׳ רק הבמות לא סרו וגו׳, וכן גבי יותם שהי׳ צדיק מופלג (כמבואר וגו׳, וכן גבי יותם שהי׳ צדיק מופלג (כמבואר

ברש"י דברי הימים ב', כ"ז ב', ויעש הישר בעיני
ה' ככל אשר עשה עזיהו אביו הטובות שעשה
אביו, וזהו שאמר ר' שמעון בן יוחאי במסכת
סוטה אלמלא יהי' אברהם אבינו מקבל עליו כל
עוונות הדור עד לו אני הייתי מקבל חטאי
הדורות מאברהם עד לי, ואם הי' יותם בן
עוזיהו עמי היינו מקבלים עלינו מאברהם ועד
סוף הדורות וכו' עד כאן לשונו עיי"ש) ואף על
פי כן נאמר (מלכים ב' ט"ו ל"ד) רק הבמות לא
סרו וגו' - עד חזקיהו המלך שאצלו נאמר
(מלכים ב' י"ח ג') הוא הסיר את הבמות.

ובימי המהרש״ל זצ״ל נמצאו מכשולים של חלב תחת הנהגתו והנהגת שאר גדולים שבימיו, כמבואר בספר ים של שלמה, ושם במסכת חולין פרק גיד הנשה סימן י״ט כתב וז״ל, אני הגבר ראיתי שרוב המנקרים שלנו אע״פ שמחמירים בענין ניקור לחתוך אפילו מההיתר ובכל זאת נמצא הרבה פעמים שמקילין בחלב, לכן נהגתי בעצמו שלא לאכול בשר מנוקר עד שיבדוק הבשר על ידי עוד מנקר עד כאן לשונו, עי״ש.

ובכרתי (להגה"ק מוה"ר יונתן אייבעשיץ זצ"ל) כתב בסוף סימן ס"ה וזה לשונו, בזמן הזה יש להחמיר יותר שלא לסמוך על חזקת כשרות המנקר כיון דעכשיו רבו החומרות וכבד עליו הטורך זעל הרוב אינם בני תורה ואין לסמוך בניקור כי אם על בקי וירא ה' מרבים, עד כאן לשונו.

עוד כתב וז״ל, מיום עמדי על דעתי שלמדתי הלכות ניקור להיות בקי בהן ובשמותיהן, לא סמכתי על מנקר כי אם מה שהייתי מנקר בעצמי ויגיע כפי אכלתי, עד כאן לשונו.

ובספר צנה לדוד (להגאון מוה״ר דוד דייטש זצ״ל, מגדולי ספרי הניקור בשנת תק״ח) כתב וזה לשונו: ראיתי מנקרים חותכין בשר ואומרים זה חלב ועל חלב גמור אומרים שזה בשר, וכמה פעמים עמדו המנקרים ואומרים בחוצפה כך קבלנו וכך מנהגינו מקדם, והיינו בעיניהם כמתעתע באומרם אם אמת אתך למה אין מזהירין לנו הרבנים אשר בארץ המה חכמי הדור על זה, ואני בעניי אמרתי להם בודאי חכמי הוראות לא ידעו מזה המכשול. ועל מהנגך אני אומר דור תהפוכות המה ומנהגם לגיהנם, עד כאן לשונו.

ובספר שאלות ותשובות בית יצחק (יורה סימן ס״ד) כתב אודות הרבנים שמשכו ידיהם מן המנקרים בשר מליתן השגחה עליהם וסומכין על המנקרים שלמדו איש מפי איש, ולפעמים גם רבי לא שנה ואם כן תלמידו מנין לידע, וגם בחלק הפנימי הכל ממשמשין בו נשים ועבדים וקטנים, ובפרט שוחטי זמנינו שלומדים דיני שחיטות ובדיקות מחדש ולקחו קבלה מהרב וענין ניקור לא ראו ולא ידעו כלום ועם כל זה לאחר שנתמנו לשו"ב עושים את עצמם למנקרים והעולם סומכין עליהם ואין מי שישגיח עליהם, והכל מפני שגם הרבנים בעלי הוראה אינם בקיאים בטוב ענין זה, על כן צריך הורא הינם בקיאים בטוב ענין זה, על כן צריך הרב ללמוד בעצמו מקודם בטוב סדר הניקור בחלק הפנים, עד כאן לשונו (מובא בהקדמה לספר גבעת פנחס).

ושם בספר גבעת פנחס הלכות ניקור כתב וז״ל, הרבה שנים שאני עוסק בעניני ניקור והייתי בהרבה עיירות גדולות וקטנות, וראיתי בעוונותינו הרבים שיש הרבה מכשולים ועוררתי עליהם וכולם נתנו לי טובת עין, עד כאן לשונו.

ועיין בקונטרס דרכי חיים להר״ר רפאל ז״ל, משמש בקודש אצל מרן הקדוש בעל דברי חיים זי״ע, והקונטרס מפורסם לאמיתי (וידוע שגם הגה״ק מהרי״ד מבעלזא זי״ע הי׳ מעיין בו לפעמים) ובסופו מספר על מכשול בענין החֶלֶב תחת הנהגתו של הדברי חיים ובית דינו, אבל נחרדו תיכף לתקן המכשול.

ובודאי אם היו מכשולים תחת מלכות בית דוד כנ"ל, בזמן שצדיקים היו שולטים ולא הי' עולם של הפקר, ואם נמצאו מכשולים של חלב תחת הנהגתו של המהרש"ל ז"ל ושאר גדולים שבימיו, וכן בדורות שאחר כך תחת הנהגת גדולי עולם כמבואר לעיל, וכל ההמון חרד בלי הפקרות, למה לא יוכלו להמצא מכשולות גם בימי מרן מסאטמאר זצ"ל בלי ידיעתו בעולם של הפקר שבמדינת אמעריקע, מקום זייפנים ורמאים וקלים וריקים אשר אין לשום אדם שליטה עליהם ומי יאמר להם מה תעשה, ויכול להיות שלא ידע מרן ז"ל עם מי יש לו עסקים, וכמו שהי זה מציאות אצל משה רבינו ע"ה.

### שאלה כ״ה

למה יכשלו רבים בפעם אחת?

### תשובה לדבר:

כי הדרך הוא בכל עבירה שאדם רואה שאחרים נכשלים בה נכשל אחריה בקל, וכל אחד גורר את חבירו. מהאי טעמא בבשר, כיון שרבים אוכלים בשר ואינם רוצים לפרוש ממנה עם כל הערעורים מפני אטימת לבם, שאר כל הקהל נגררים אחריהם. ודבר זה מבואר היטב בכלי יקר (ויקרא די) על הכתוב ואם נפש אחת תחטא, ומובא בילקוט מעם לועז ויקרא (פרשת יייד) וזייל: שאם הוא חטא שאדם רואה אחרים שעושים אותו, הוא עלול לשגות שהדבר מותר והוא עשוי לעבור עליו, שכן יש מקום לטעות, אבל חטא שאינו רואה כלל שאחרים יעשוהו, רחוק מן הדעת שהוא יעשה. ולכן אומר שם הכתוב ואם נפש אחת תחטא. ונאמר כאן ייאחתיי, שלא נאמר כן בכל הקרבנות דלעיל, כדי לרמוז שרק הוא חטא באותו החטא, שלא ראה חטא זה אצל אחרים, עד כאן הוכן דברין עייש.

### שאלה כייו

למה הרב שליט"א צועק כל כך על השחיטה ולא על שאר דברים? ולמה יקרא דבר כזה שכולם יוכשלו באיסור שכל אחד יודע שאסור לשחוט שלא כהוגן? ולמה יכשלו רבים בפעם אחת?

#### תשובה

הבעל שם טוב הקדוש<sup>ד</sup> זייע גילה לנו סוד זה מה ששמע במתיבתא דרקיע. ידוע שעיקר דרך הבעל שם טוב היה לתקן שחיטה, מקוה, ועירוב.

הויכוח הגדול בין תלמידי הבעש"ט זי"ע, איזהו הדבר העיקרי שראש ומנהיג הדור צריך להשגיח עליו:

בספר ברכות אברהם (פרשת ואתחנן) כתב שמעתי שתלמידי הרבי ישראל בעל שם טוב ז״ל היו יושבים ביחד ומתווכחים איזהו הדבר העקרי שראש ומנהיג הדור צריך להשגיח עליו.

יש מהם אמרו: שהעיקר הוא להשגיח על הזביחה שיהיה השו"ב [השוחט ובודק] ירא שמים, וכן בכל

ד) הבעל שם טוב זי״ע, [היה לו נשמת רבי שמעון בן יוחי [ראשי תיבות ישראל בעל שם,] ונשמת האריז״ל].

שאר ענינים השייכים לזה כי ח"ו מאכלות אסורים מטמטמים את הלב.

ויש שאמרו עירובין הוא העיקר כי הלכות שבת כהררים התלויים בשערה (חגיגה ד-י ע״א) והאיסור חמור מאוד.

ויש אמרו מקוה היא העיקר להשגיח שהמקוה תהיה כשרה בלי שום חשש, כי אם יסוד בנין האדם הוא חס ושלום בלי כשרות קשה לו מאוד להתגבר על הרע ר"ל.

ואחר זה אמר להם מרן הריבש״ט [הר״י בעל שם טוב] ז״ל בזה הלשון, תיתי לי״ כי בעת הזאת פלפלו

וצריך ביאור כי ידוע שכל הצדיקים האמיתים עובדים את ה' שלא על מנת לקבל שכר, ובפרט הבעל שם טוב הקדוש זי"ע שהי' לו נשמת הרשב"י ונשמת האריז"ל בוודאי לא חשב על קבלת שכר, וצריך ביאור למה אמר הלשון תיתי לי – ישולם שברי, כנ"ל? ואפשר לבאר דהנה מעשי

ה) ראה רש"י שבת (קי"ט עמוד א'), תיתי לי – ישולם שכרו. ועיין רש"י ביצה (ל"ו עמוד ב'), תיתי לי דעברי אדמר – תבואני זאת בשכרי שעברתי על דברי רבי. וברש"י בכורות (דף ל' עמוד א'), תיתי לי – שכר טוב. [והלשון תיתי לי מובא בש"ס הרבה פעמים על ענינים גדולים כמו: (שבת קי"ח ע"ב, תיתי לי דקיימית שלש סעודות בשבת, דקיימית מצות שפילין דקיימית עיון תפלה, דלא סגינא ארבע אמות בגילוי הראש, תיתי לי דקיימית מצות ציצית שם. ובמגילה דף כ"ח ע"ב, תיתי לי דלא אסתכלי בגוי. ובערכין דף טז ע"א, תיתי לי דקיימי כל דאמור רבנן.)].

אבות סימן לבנים, ורצה לרמז לנו בבחינת (הגש מו, כח) "ואת יהודה שלח לפניו גושנה ודרשו חז"ל (בראשית רבה פרק צ"ד, ב. ילקוט שמעוני ח"א רמז קנב), שהכוונה היתה: להתקין לו בית תלמוד שיהא מורה שם תורה ושיהיו השבטים הוגים שם בתורה. כמו כן מלמד לנו הבעש"ט הקדוש זי"ע, שידעו שיבא זמן לפני ביאת המשיח שרוב הרבנים יהיו מן הערב רב, ולמד אותם הדרך הנכון מה שהרב צריך לעשות שיהיה שייך להקדושה ולא חס ושלום להצד שני, הוא שיעסוק בג׳ להקדושה ולא חס ושלום להצד שני, הוא שיעסוק בג׳ דברים האלו שהם עמודי העולם, (ואם הרב אינו משגיח על ג׳ דברים אלו הוא לבד יהיה האחראי על כל זה, וידונו אותו בשמים על כל זה) והדברים האלו הבעל שם טוב הקדוש ביקש גם כן שהוא רוצה לזכות בהשכר הגדול הזה.

וה' האיר עיני שה"מהרש"ק" זי"ע כתב כמו כן בספרו (שו"ת טוב טעם ודעת חלק א') אחר שיצא במלחמתו נגד השוחט בבארדיטשוב שהאכיל עשרות שנים טריפות, וזה מד דעת לדורות אולי יזדמן עוד מעשה כזה ידעו איך להתנהג ולקיים החכמה תחי' את בעליה בשני עולמות, והלוואי כד שכיבנא יפוק לקדמנא זכות זה מה שביערתי הרעה הזה מן העולם" וכן יאבדו כל אויביך ד'. ועלינו יערה רוח ממרום". (דברים הללו ככתבם וכלשונם נעתקו משו"ח טוב טעם ודעת ח"א בפתחי שערים שכתב הגאון שר התורה מהרש"ק זצ"ל אודות השוחט רע מעללים מק"ק בארדיטשוב שזכה להרחיקו ולהעבירו).

על כן סוף דבר הכל נשמע, אשרי חלקו ועמלו של זה שיעורר אחרים ויגן עליהם שלא יתפטמו בנבילות וטריפות, ועל ידי זה שלא יתפטמו במאכלות אסורות יצאו הרבה מאחינו בני ישראל במלחמת קודש, להגן על השחיטה כהלכתה במדינתם וידרשו ויבקשו להחזיר עטרת קדושת ישראל ליושנה, ושישמרו את נפשם ואת ילדיהם ממכשולים בעניני מאכלות אסורות, וה׳ הטוב יהיה בעזרו לזכות את

גם כן במתיבתא דרקיע איזה מהם עיקר ואמרו כמר וכמר.

והסימן הוא במקרא (חבקוק ג') בזע״ם תצעד ארץ ר״ת ״זביחה, ״עירובין, ״מקוה, כל אלה הם יסוד הארץ. עד כאן לשונו.

הערה: מה שכתב הבעל שם טוב זי"ע <u>ששמע</u> במתיבתא דרקיע, וכו', בוודאי ששמע מפי הקדוש ברוך הוא בעצמו, כמו שכתוב בספר ברכת חיים [מהקדוש רבי חיים ישעיין הכהן בעל המחבר מסגרת השלחן, ולקוטי שושנים, וספר ישועות חיים ועוד,] (פרק ד' דף ח' אות כ"ז), וז"ל:

ובספר דגל מחנה אפרים כתב בשם הר"י ב"ש ז"ל וזה לשונו: יש איש בעולם ששומע תורה מפי הקדוש ברוך הוא ושכינתיה, לא מפי מלאך ולא מפי כו', ואינו מאמין עצמו שלא ידחה מאת הקדוש ברוך הוא ח"ו, כי בקל יכול לדחות לנוקבא דתהומא רבה ח"ו. וסמך לזה פסוק לא בשמים היא וגו' ולא מעבר

הרבים, ומגלגלים זכות על ידי זכאי, ויהא רעוא משמיא שבזכות הזו לבד יזכה לאריכת ימים ושנים, ויהי חלקי עימו, ובזכות זה תתקרב גאולתינו ופדות נפשינו אמן.

# לים היא. ה׳ יקרב אותנו בימין צדקו עד כאן לשונו.

ועיין בספר "אגרות לחם שלמה" מהגאון משאמלויא זצוק"ל, (בדף מ"ד ע"א), שכתב וזה לשונו: הבעל שם טוב זי"ע אמר על הפסוק חבקוק ג' בזעם תצעד ארץ, זע"ם נוטריקון ז'ביחה ע'ירובין מ'קוה, שג' דברים אלו הם ראשיים ונחוצים מאד שצריכין לישראל דהיינו שחיטה כשרה משו"ב [שוחט ובודק] ירא שמים, ושיהי' עירובין בעיר, ומקוה כשרה, ועל ידי זה יצעד ויקומם הארץ.

ולעניית דעתי יש לרמז זה במה שכתב בחידת שמשון (שופטים י״ד) ומע״ז יצא מתוק, מ׳קוה ע׳ירובין ז׳ביחה, על ידי אלו נשפע שפע לישראל.

ויש לרמז בפרשת שופטים ונגש הכהן ודבר אל העם ואמר אליהם שמע ישראל כו', וכתב רש"י ז"ל אפילו אין בכם זכות אלא קריאת שמע בלבד כדאי אתם שיושיע אתכם, עיין בסוטה מ"ב ע"א לשון חז"ל בשם רשב"י, ורש"י שינה בלשון אחר.

ויש לומר דנרמז בלשונו הקדוש אפילו אין בכם אלא קריאת **שמ"ע**, נוטריקון **ש'חיטה מ'קוה** ע'ירובין, כדאי אתם שיושיע אתכם. ונראה לפרש בזעם תצעד ארץ, על פי מה שכתוב בספר הקדוש אוה"י (אוהב ישראל, פרשת בראשית) בשם האריז״ל דמה שכתוב בפרשת בחקותי
והארץ אזכור רצה לומר דהשם יתברך יזכור
מה שהארץ חטאה ושינתה מאמרו של הקדוש
ברוך הוא שאמר שתוצא הארץ עץ פרי עושה
פרי, והארץ שינתה ותוצא עץ עושה פרי. וזה
מליצת זכות על ישראל כשיחטאו חס ושלום
כיון שנברא מדבר שחטא, אם כן אין חידוש
שיחטא האדם עיי״ש.

וזה ב**זעם** כשיש זעם מהקדוש ברוך הוא, אז תצעד ארץ ללמד זכות עלינו והבן, עד כאן לשונו.

ובזה אפשר לפרש מה שכתוב (תהלים פרק ז פסוק י״ב) אֱלֹהִים שׁוֹפֵט צַדִּיק וְאֵל זֹעֵם בְּכָל יוֹם, שכל זעמו של הקדוש ברוך הוא הוא רק על ג׳ דברים אלו.

ו) והכוונה בזה, דהקדוש ברוך הוא זועם על ג' דברים אלו אם לא שומרים אותם כהוגן, ועל ידי שמעוררים את העם בג' דברים אלו, מסירים את חרון אף ה' מישראל ומעוררים רחמי שמים כי כשיש דין למטה אין דין למעלה כמשאחז״ל.

ז) כדאיתא במסכת סנהדרין (דף קה עמוד ב) על הפסוק (במדבר כ״ד) ״כרע נפל שכב וגו׳ וידע דעת עליון״, השתא דעת בהמתו לא הוה ידע, דעת עליון הוה ידע? מאי דעת בהמתו? - דאמרי ליה: מאי טעמא לא רכבת סוסיא? - אמר

להו: שדאי להו ברטיבא. - אמרה ליה הלא אנכי אתנך, - לטעינא בעלמא. אשר רכבת עלי - אקראי בעלמא. - מעודך עד היום הזה ולא עוד אלא שאני עושה [לך] מעשה אישות בלילה, כתיב הכא (במדבר כ' כ"ב) ההסכן הסכנתי, וכתיב התם (מלכים א' א') ותהי לו סכנת. אלא מאי וידע דעת עליון - שהיה יודע לכוון אותה שעה שהקדוש ברוך הוא כועס בה, והיינו דקאמר להו נביא לישראל (מיכה ו') עמי זכר - נא מה יעץ בלק מלך מואב ומה ענה אתו בלעם בן בעור מן השטים עד הגלגל למען דעת צדקות ה', מאי למען דעת צדקות ה', מאי למען דעת צדקות ה', מאי למען

דעו נא כמה צדקות עשיתי עמכם שלא כעסתי כל אותן הימים בימי בלעם הרשע, שאילמלא כעסתי כל אותן הימים - לא נשתייר משונאיהן של ישראל שריד ופליט. היינו דקאמר ליה בלעם לבלק. (במדבר כ"ג) מה אקב לא קבה אל וגו' (מסורת הש"ס: ומה אזעום לא זעם ה' - מלמד שכל אותם הימים לא זעם ה', (אותן היום [הימים] לא זעם ה').

אל זעם בכל יום וכמה זעמו - רגע, שנאמר (תהלים ל') כי רגע באפו חיים ברצונו וגו'. איבעית אימא: (ישעיהו כ"ו) לך עמי בא בחדריך וסגר דלתיך בעדך חבי כמעט רגע עד יעבר - זעם. אימת רתח - בתלת שעי קמייתא, כי חוורא! - כל כרבלתא דתרנגולא. - כל שעתא ושעתא נמי חוורא! - כל שעתא ושעתא ושעתא אית ביה סוריקי סומקי, ההיא שעתא - לית ביה סוריקי סומקי. ההוא מינא דהוה בשיבבותיה דרבי יהושע בן לוי דהוה קא מצער ליה. יומא חד נקט תרנגולתא, ואסר ליה בכרעיה, ואותיב. אמר: כי מטא ההוא שעתא - ומטא ההוא שעתא אילטייה. מי מטא ההוא שעתא - נמנם. אמר: שמע מינה לאו אורח ארעא, דכתיב (משלי י"ז) גם ענוש לצדיק לא טוב, אפילו במיני לא איבעי ליה למימר הכי. תנא משמיה דרבי מאיר: בשעה שהחמה זורחת והמלכים מניחין כתריהן על מאירן ומשתחוים לחמה - מיד כועס.

### שאלה כ״ז

הבעיה עם השוחטים על הבהמות ועופות היו כבר מלפני אלפים שנה, אז למה יותר גרוע עכשיו, האם יש היום עופות ובהמות אחרות?

### תשובה:

#### על עופות:

עד לפני שבעים שנה שחט שוחט אחד, במשחטה אחת, בערך 20 עופות לשעה, כי היו עושים הכל ביד להוריד הנוצות, לפתוח העופות, וכוי.

היום עם המכונות האוטומטיות שוחט שוחט אחד 1200 עופות לשעה.

זאת אומרת 60 פעמים (6000% אחוז) יותר ממה ששוחט שחט לפני שבעים שנה.

#### על בהמות:

שוחט אחד שחט בעיר גדולה לערך 3 בהמות ביום אחד.

עכשיו שוחט אחד שוחט יותר משלש מאות בהמות ביום אחד.

זאת אומרת 100 פעמים יותר (10.000% אחוז) יותר.

האם אתה יכול לדמות את השחיטה מאז - להיום?

### שאלה כ״ח

מה אני יכול לעשות, אני איש פשוט, איך אני יכול להיות צדיק יותר גדול מהרבנים שלי?

### תשובה:

רבי נחמן מברסלו זי"ע (נכד הבעל שם טוב) ראה ברוח קדשו ואמר, שלפני ביאת המשיח הקדוש ברוך הוא יסמוך רק על אנשים פשוטים.

### שאלה כ"ט

אני חסיד... אני הולך בדרך שהרבי שלי הולך וכולנו הולכים בדרך הבעל שם טוב, ולהבעל שם טוב לא היה בעיות עם השחיטה והכשרות, אז מה כבוד הרב מבלבל לי את הראש עם הבעיות של השחיטה וכשרות הבשר!

### תשובה:

א. כמובא למעלה שדרכו ומלחמתו של הבעל שם טוב היה השחיטה מספר אחד.

- ב. אם אתה באמת חסיד, או רק רוצה להיות חסיד ואתה מתחיל להתנהג כחסיד, בו נראה מה אומר הספר הקדוש פלא יועץ על ענין הזה אם חסיד יאכל בשר או לא?
- ג. זה לשון הפלא יועץ (אות טי טרף): והנה בקושי יוכל המצא בהמה שתהא נקיה מכל דבר רע, ושתהא כשרה אליבא דכולי דעלמא, ומי יכול לעמוד על המשמר על זה: לכן הניאני מנהג חסידים ואנשי מעשה שראיתי, שלא היו אוכלים כי אם בשר עוף ... אשרי אנוש יעשה זאת, ויזהר בכל צד נדנוד איסור אכילה ושתיה וזוכה לסייעתא דשמיא.
- ד. וכן מובא דבר נפלא בספר הקדוש שמחת הנפש [חתן הצדיק הקדוש בעל קב הישר זצ"ל] בקושי ראיתי סכין שחיטה אחד שיהיה כשר כדת וכדין.

### שאלה לי

איך אפשר להגיד שיש לנו כל כך הרבה בעיות בכשרות, הלא ברוך השם יש לנו מספיק רבנים מכשירים גדולים, למה הם לא מתקנים את הבעיות?

#### תשובה:

לא רק שהם לא מתקנים אלא הם עצמם הבעיין הכי הגדולה שהם רבנים מהערב רב. כתוב בזוהר הקדוש ובאור החמה, כי לפני ביאת המשיח יהיו רב הרבנים ומנהיגי ישראל מהערב רב רחייל. (ולפי הזהר הזה אנו רואים בבירור לאיזה סוג הרב הקל הזה שייך).

והנה בפרשת בשלח כתבתי בביאור הכתוב מלחמה להי בעמלק מדר דר, דהנה איתא בזוהר הקדוש על פסוק זה (דף סייז) מלחמה להי בעמלק מדר דר, אמר רי יהודה בכל דרא ודרא בכל דרין דאתיין לעלמא לית לך דר דלית בהו מההוא זרעא בישא וקבייה אגח בהו קרבא, רבי יצחק אמר ועלייהו כתיב יתמו חטאים מן הארץ, עיייש.

עוד איתא בזוה״ק (ח״ב דף קכ:) דערב רב אינון יין דנתנסך לעכו״ם, ומנהון משומדים מינים ואפיקורסים משומדים לעבירות שבכל התורה כולה.

ובספהייק אור החמה (פרשת נשא בשם הרמייק) כתב וזייל, הערב רב הם גויי הארץ נשמת החיצונים. ושם (על זוהייק משפטים דף קייכ עייב) וזייל מלחמה להי בעמלק שהם ערבוביא בישא שכולם נתערבו אלו באלו וזרע עמלק נתערב בהם ויש רשעי ישראל שהם נחשבים מכולם שהם פריצי ישראל מהרסיך ומחריביך ממך יצאו וכוי.

ובבני יששכר (מאמרי חודש אדר) כתב, כתות הערב רב אשר בקרבנו הם יושבים, מינים מוסרים אפיקורסים, אשר בקרבנו הם יושבים, מינים מוסרים אפיקורסים הן המה משורש עמלק הדעת דסטרא אחרא ער"ב ר"ב גימטריא דע"ת כאשר תראה בדורות הללו אשר בעוונותינו הרבים נתרבה האפיקורסות, וגם אותן דקיימין כלי חמס על ישראל לפשוט את עורם מעליהם

בעצות רעות בחוקים לא טובים וד"ל, עד כאן. ועיין בספה"ק תולדות יעקב יוסף פרשת נשא.

ובזוהר חי פרשת בראשית (דף קיייג) כתב וזייל, ועתה רוב הדור עם הראשים שלהם הם מערב רב, עד כאן.

ובספר דברי חיים בהשמטות לפרשת ויקהל כתב וז״ל,
דלפני ביאת המשיח יהיו רוב הרבנים מהערב רב כוי,
וז״ל הדברי חיים שם: כי ישראל בעצמן קדושים אך
הערב רב כל חסדים דעבדי לגרמייהו עבדו כנראה בעליל
שהרבנים והחסידים והבעלי בתים שבדור המה
בעוונותינו הרבים רובן מערב רב ורוצים לשרור על
הציבור וכל מעשיהם רק לגרמייהו לקבל כבוד וממון
ולכן אין להתחבר רק אם עובדים באמת שמוסרים
נפשם לד׳ לא לקבל שום תועלת לעצמם, עד כאן עיי״ש
עוד.

ונמצא מכל זה דברים נוראים, דרוב הרבנים ובעלי בתים הם של הערב רב, וצריכים ללחום נגדם במלחמה גדולה, ובעוונותינו הרבים לא די שאין נלחמים נגדם אלא הרבה אנשים יש להם קשר אתם ובונים להם בנינים ופלטרין גדולים, ונותנים להם ממון כסף רב, ויש להם שם כבוד ויקר וגדולה, והצדיקים האמיתיים המקושרים להי יושבים בעניות לייע ואי אפשר להם לפעול ולעשות לצרכי שמים כראוי, להרבות פעלים לתורה וליראת שמים.

### שאלה ל״א

### איך אפשר להגיד על השוחטים שהם לא שוחטים כשר הלא הם שומרים מצוות?

#### תשובה:

- א. ידוע שמערמת הסמ"ך מ"ם שלא לפתות כל יחיד ויחיד, רק מעמיד שוחטים ורבנים בכל מקום מסיטרא דילי' ועל ידי זה הכל ברשתו.
- ב. ראה מה שכותב בעל ״תולדות יעקב יוסף״ (פרשת נשא בדיבור המתחיל העולה) וזה לשון קדשו:

עתה התחכם היצר הרע שלא יצטרך לילך ולפתות וללכוד ברשתו כל יחיד ויחיד, רק יחיד אשר רבים נכשלים בו, והוא שמעמיד שוחט בעיר מסיטרא דילי׳ המאכיל טריפות לרבים וכולם נלכדו ברשתו, עיי״ש. וזה שאנו רואים רבנים גדולים בקהילות ישראל שמכשילים הרבים ומאכילים נכילות וטריפות בישראל, זה אינו דבר חדש.

א. בספר יישערי תשובה לרבינו יונהיי זצייל וזלייק:

אם הרב אינו משגיח על השו"ב [השוחט ובודק] [שוחט ובודק] ובודק] כראוי וסומך עצמו על חזקתו הוי הרב בכלל מאכיל טריפות לישראל חס ושלום ונתפס בעונו.

ב. וכן מובא ב"תבואות שור" (על מסכת חולין) שהסמ"ך מ"ם יושב על כסא של ג' רגלים, רבנים, חזנים, שוחטים, ואינו צריך לעמול הרבה וכך יש לו הכל ברשותו.

- וכן כתוב בשאלות ותשובות ייחתיים סופריי (אוייח סימן רייה) שמלך זקן וכסיל יושב על כסא של גי רגלים, <u>חזנים, שוחטים,</u> סופרים, וזה לשון קדשו:
- המלך זקן וכסיל (הוא היצה״ר) יושב על כסא של גי רגלים. רגל א' החזנים המוליכין מחוץ למחנה תפלות כלל ישראל. רגל ב' שוחטים המאכילים נבילות וטריפות לבני ישראל. רגל ג' סופרים הכותבים תפילין ומזוזות פסולים, ותו לא צריך לכלום, עכל״ק.
- ד. ראה לעיל בשאלה כייו מה שכתבנו בשם הבעל שם טוב זייע.
- ה. ולחיבת הקודש אעתיק דברים הנלהבים בחוצבים להבות אש שנאמרו מפי הקדוש והטהור בעל ספר ברית מטה משה) אצל פיוט חד גדיא) וזייל אות באות:

הנה הואיל ואתא לידן ענין זה באתי להזכיר מעון
הרע הזה שעדיין הבשר בין שנינו שאכלנו נבילות
וטריפות עד כה שהיי גודל המכשלה הזאת בישראל
שהרבה שוחטים אין להם הרגשה והרבה מהם מקילין
בדבר וממהרים לבדוק, ופשיטא לאחר שחיטה אינם
בודקין הסכין רק דרך העברה בעלמא בלי כוונת הלב
מחמת שמוכן לפניו הרבה לשחוט ואינו בכדי שיעשה
בזמן קצר והמלאכה מרובה, ופשיטא מחמת שמייעפים
ומיגעים ידם כבדים עליהם מלבדוק סכינים יפה
ושוחטים בסכין אי הרבה עד כי חדל לספור כי אין מספר

מכל התלאות ומקרה רעות שקרה עד כה וגודל עוונותם על ידי שמחלו חכמים על כבודם והעמידו להם על חזקתם דכל ישראל בחזקת כשרות עומדים מן הסתם) רמב״ם פ״ב מקידוש החודש ועוד) ועכשיו שאיתרע חזקתם, ראינו למפרע שדבר זה החריב את ביתינו אשר עדיין לא נבנה בימינו והשכינה בגלות עדיין בעונינו וכאשר נמצאו כמה קלקולים אשר אין להעלות על הספר כי קצר היריעה מלהשתרע.

ואם יאמר האומר אם אלו יצאו מחזקתן, כל ישראל מי עומדין בחזקת איסור מכל מקום למיחש מיהו בעי מחמת שצריך להיות מתון גדול ולדקדק היטב והמלאכה כבידה עליו כאשר מצאנו שכולם אינן מדקדקין בעבור זה, ובפרט בשחיטת הכבשים מחמת צמרן קרוב הדבר לפשוע ולקלקל ומחמת שיש להם לשחוט הרבה אינם מדקדקין כייב וממהרים לשחוט וקרוב לוודאי שמאכילין נבילות וטריפות כאשר נתברר, ומי שיהיי מתמה בדבר ולומר מה גבר בגוברין ומה יום מיומים ויקל בדבר הזה בוודאי מנהג ומעשה אבותיהם בידם ששוטחים את דבריהם לאמר מי יתן לנו לאכול בשר ואיית וישטחו אלא וישחטו שהיו נתחייבו שונאיהם של ישראל כליה) יומא עה:) על שבקשו לאכול בשר תאוה היינו בשר נחירה ואבותינו חטאו ואינם ואנחנו אם נעשה היינו בשר נחירה ואבותינו חטאו ואינם ואנחנו אם נעשה

ואוי לנו מיום הדין ואוי לנו מיום התוכחה ואין לנו פה לדבר ומי יוכל להגיד ולספר מה שעבר עלינו עד כה שגרמו לנו השוחטים כמה רעות ולא ידעו ששחטו לעצמם בסכין פגומה כמו כן יהיי מיתתם בכלל נבילה וטריפה, לכלב הוא הקליפה רחמנא ליצלן תשליך אותם ומוכרח להיות מגולגו בכלב, על כן ישימו אל לבם עונש גדול הרע הזה ויחשבו שכרם כנגד העבירה ולראות שתמיד יהיי יראתו של מקום יתי על פניהם, ומהי ומישראל יהיי גם כן נקיים) במדבר לב-כב), ולהראות סכינים לחכמים שבדורם לפני השחיטה) חוליו יח. ואחר כד , ואחר כד ובראשונים וטושייע סימן יייח סיייז ובהגה בכל שבוע ושבוע ואז תבא עליהם ברכת טוב ויזכן לרב טוב הצפון ליראיו, ועכשיו ת״ל שמענו שבכמה קהלות קדושות במדינת אשכנז העמידו כשרים ונאמנים בשעת שחיטה כדי לבדוק תיכף אחר השחיטה ולהראות סכינו לפני השחיטה לחכם, גם פה קייק ברלין ראה הרב המופלג הישיש והזקן אב"ד ור"מ נר"ו לגדור גדר לפני צאן קדשים שלא יסתאבו את נפשם חייו והסר המכשילה הזאת מישראל עד כי חדל לספור כי אין מספר.

על כן הירא וחרד מדבר הי ויש בידו לתקן יראה שלא יתלה אשמו בראשו ואף במי שאין בידו למחות על כל פנים הרי בידו שלא לאכול בשר כי אם על פי תקנה הנייל, ואף שלא ימצא בשר לאכול אפיי בשבתות וביייט אל יקל בעבור זה חייו דקרוב לודאי הוא שיאכל דבר איסור לפעמים, על כן ישים אל לבו הלא זה תולע ורימה ובתכלית יהיי מרה, על כן אל יתבייש מפני אדם כוי ובתכלית יהיי מרה, על כן אל יתבייש מפני אדם כוי ויקדש את עצמו במותר לו (יבמות ב.) ואז קדוש יאמרו לו מה קדוש לעולם קיים ויזכה בביאת ירושלים במהרה בימינו אמן סלה, עכלהייק.

וראה מה שכתב "מהרש"ק" זי"ע בספרו (שאלות ותשובות טוב טעם ודעת חלק א') אחר שיצא במלחמתו נגד השוחט בבארדיטשוב שהאכיל עשרות שנים טריפות, וזה לשון קדשו:

"ללמד דעת לדורות אולי יזדמן עוד מעשה כזה ידעו איך להתנהג ולקיים החכמה תחי' את בעליה בשני עולמות, והלוואי כד שכיבנא יפוק לקדמנא זכות זה מה שביערתי הרעה הזה מן העולם" וכן יאבדו כל אויביך ד'. ועלינו יערה רוח ממרום". (דברים הללו ככתבם וכלשונם נעתקו משאלות ותשובות טוב טעם ודעת ח"א בפתחי שערים שכתב הגאון שר התורה מהרש"ק זצ"ל אודות השוחט רע מעללים מק"ק בארדיטשוב שזכה להרחיקו ולהעבירו.

פלא יועץ

### שאלה ל"ב

# מה יכול להיות אם אני אוכל בשר כמו שהרבה יהודים כשרים אוכלים, הלא אני מאמין ברוך השם?

### תשובה:

א. ראה מה שכתב הרמב"ם ז"ל: מעשה נורא מהרמב"ם אודות אנשי מדינה אחת שכפרו בתחיית המתים מן התורה מפני שנטמטמו במאכלות אסורות

הרמב"ם הזה, מובא בספר הקדוש צפנח פענח ובספר הקדוש דגל מחנה אפרים (פרשת עקב), ששמע מהבעל שם טוב זי"ע, שפעם אחת שאלו אנשי מדינה אחת במכתב להרמב"ם ז"ל על תחיית המתים לומר להם מן התורה. ומה שדרשו חז"ל בגמרא מן הפסוקים, אמרו שיש לדורשם באופן אחר. ולא רצה להשיבם הוא בעצמו דבר, אך אמר לתלמידו ר" שמואל אבן תבון שהוא ישיבם.

וזה תוכן דבריו בקיצור על פי חכמת הטבע, כי מכל מיני מאכל ומשקה נעשה דם, ומהדם יורד אל הכבד, ומהכבד עולה הברירות אל הלב, ומהלב יורד המובחר והדק אל המוח, ושם שורה השכל וחיות של האדם. ומי ששומר עצמו ממאכלות המותרות והאסור והטמא,
נעשו דמיו צלולין וטהורין, ויש לו לב טהור,
והמוח והחיות שלו נעשה חיות טהורות להשיג
אמיתית החיות שהיא אלקות של כל העולמות
המחי' את כולם. ומי ששומר עצמו יותר,
ומקדש את אכילתו על פי דרכי ד' ותורתו,
נעשה מזה בנין אב, והוא השכל לכל רמ"ח
איבריו ומתקדשים ומתטהרים.

וכן להיפוך חס ושלום, נעשה בנין אב שכל עקור ומעופש בדעות זרות, וחיות שלו נעשה בחינת מת, והוא אבי אבות הטומאה וכו׳, ורמ״ח איבריו נטמאים וטמא טמא יקרא לכל דבר, ונעלם ממנו אמיתת החיות שהיא אלקות של כל העולמות, ונטמא ונופל לדיעות זרות ואלהים אחרים, הם אלילים אלמים מתים וזבחי מתים יקראו להם.

לכן התנאים ואמוראים **ובעלי המדות וחכמי** המשנה הם שמרו נפשן שלא יתגאלו בפת בג הזקן וביין משתיו, ולכן האירו שכלם והיי שורה עליהם רוח הקודש, לפרש כל מאמר סתום בדת התורה הקדושה, כי שרתה עליהם כח אלקי, אשר הוא ואורייתא כולא חד ואור נשמתם גם כן הוא חוט המשולש אשר לא ינתק לעולם ולעולמי עולמים. אבל אנשים הללו בודאי טמאים ונטמאו דמם, ומשם לבם ומוח שלהם נטמטם במאכלות האסורות והטמאות, ולכך החיות שלהם נוטה למינות ואפיקורסות, ולא יכלו לקבל מתיקות נופת צוף דברי מאמרינו הבנוים על פי שכל אלקי עולם ומלך עליון. והואיל והעיזו פניהם ויצאו לחוץ, פתאום יבוא עליהם הכורת. וכרות יכרתו אותם וכל אשר להם. וכך עלתה להם, כי לא היו ימים מועטים עד אשר בא עליהם מלך גדול והרג אותם וביזז כל אשר להם, עד כאן תוכן דבריו.

ידוע שעל ידי בשר פיגול יצאו מן הדת לערך ג'
וחצי מיליאן יהודים רח"ל, כמבואר בשאלות
ותשובות דברי חיים" (יו"ד חלק א' סימן ז') שאין
עבירה כמאכלות אסורות שמטמטם הלב
הישראלי, ובעוונותינו הרבים ראינו על ידי זה
יצאו מן הדת כמה קהילות בארץ לוע"ז שאכלו
ונתפטמו בנבילות וטריפות על ידי השובי"ם

[שוחטים ובודקים] **הקלים, וגברו עליהם דעות זרות עד שנאבדו מן הקהל** (עיין שם דבריו החוצבים להבות אש).

וראה מה שכתב בספר שמרו משפט על המדינות האלו שבעל הדברי חיים מציין שיצאו מן הדת: ועל הנודע ביהודה כתב עינו כעין חשמל - על מדינת מעהרן פיהם [בגרמני-ה] כתב, נחתם היא עם חותמו של סמ״ך מ״ם ר״ל, וישמור עצמו כל בעל נפש לעבור שם (ואין לך דבר שעומד בפני התשובה). ובעיר פראג כל זמן שהיי הנודע ביהודה בחיים לא היה יכול הסמ״ך מ״ם להיות שם, רק בדוחק בבחינת אורח ועכשיו מולך שם, ותחילת הקלקול יצא על ידי חזן וראש הקהל וכוי - ועל בתי כנסיות אלו כתב שם כל תפלתם בהם תועבה כמו אשר מתפלל בבית הכבוד, וגרוע יותר כי שם אשר מזכירין שם.

איתא במסכת מגילה (דף י"ב), לכן אומרים ארור המן אשר ביקש לאבדי כי הוא האכיל את בני ישראל במאכלות אסורות, ועל ידי כך היה לו את הכוח לגזור על היהודים גזירות קשות, וכמו שכתוב בב"ח (אורח חיים סימן תר"ע) וזה לשונו:

בפורים היתה עיקר הגזירה לפי שנהנו מסעודתו, על כן נגזר עליהם להרוג ולאבד את הגופים שנהנו מאכילה ושתי' של איסור ושמחה ומשתה של איסור. ובספר שאלות ותשובות מראה יחזקאל האחרון (להגאון הצדיק מהרי"ח אבדק"ק גלינא זצ"ל סימן מ"ג) וז"ל: כי בעינינו ראינו את כל הגזירות קשות ורעות המתרגשות לבא בעולם הוא בעונותינו הרבים רק למען העון של מאכלות אסורות למען העון של מאכלות אסורות עד כאן לשונו.

## שאלה ל"ג

שמעתי שהרב שליט"א צועק כל הזמן על מצב השחיטה שאין באפשרות לשחוט כל כך הרבה, והבעיה שאין שני שוחטים שבודקים את הסכין.

גם כן שמעתי מרב אחד בבארא פארק שאמר ברבים שהרב שליט"א מביא מהגר"א זצ"ל שלא לאכול אפילו בשבת בשר עוף שלא היו שני שוחטים, ואני חושב שהרב הזה צודק, כי אנחנו לא חסידי הגר"א זצ"ל, אז מה אנחנו לא יהודים ?

#### תשובה:

ההשגחה על השחיטה ובדיקה והעמדת משגיחים זה בכלל לא דבר חדש, והרב הזה שאמר ברבים ימחול

# מאוד כי כל אחד שלומד יורה דעה ומקבל סמיכה יודע לכל הפחות קצת ממה שאני כותב לך כאן:

א) ברוב קהלות ממנין ת״ח וירא שמים להשגיח על בדיקת סכין והריאה שיהא נעשה ע״ד ההכשר) פרי תבואה סימן ל״ט סימון קכ״ט) וגם בירושלים ובקושט״א נוהגין כן מתקנות מהרי״ט ז״ל) שאלות ותשובות קול אליהו ח״א יור״ד סימן א׳ דף כ״ג). וכן באיזמיר ואגפיה (רו״ח סימן א׳ אות ד׳).

א\*) עמידת אב ובנו לא מהני (ספר הילולא דרבי להגה"צ מניזונוב זצ"ל שליקט תשובות כמעט כל גדולי הזמן).

ב) ובהרבה מקומות מדקדקין שיהיי השוחט מושגח משוחט אחר בבדיקת הסכין, סימנים והריאה ומוזהרין באזהרה חמורה בזה מפי מנהיג. העיר וחכמיה (יד אפרים קוני יפה לבדיקה וי).

והגאון מהר״ש קלוגער זצ״ל גם כן מזהיר שימנו הקהלה רואה נאמן ת״ח מופלג וירא אלקים להיות גודר גדר ועומד בפרץ ויראה שיהא הכל על נכון. ואם לא ימצאו איש ת״ח שיהא ראוי לזה יקבלו איזה שו״ב מפורסם ביראה שיהא לנאמן רואה. וזהו יותר טוב. כי הוא מבין ביותר כדת מה לעשות ותשלומי זה הרואה יהי׳ דוקא מן הקהלה לבל יהא עליו מורא בשר ודם (תורת זבח אות א׳).

ג) במקומות שאין נוהגין לחק ולא יעבור שיהיו שנים שוחטים ואחד משגיח על חבירו על כל הנעשה עוברין בשאט נפש על פסק גאוני ותקיפי קדמאי שהתקינו כן. ובעוונותינו הרבים לא אכשור דרא. ואיני רואה שום צד ובעוונותינו הרבים לא אכשור דרא.

סמך להקל לאכול מהשחיטה אם לא היי על כל פנים איש ירא אלקים הבקי היטב באומנות ומלאכת שחיטה. ובדיקת סכין והריאה אשר יעמוד שם להשגיח בכל זמן השחיטה והבדיקה ומבלעדו בל ישחט או יבדק אף בהמה אחד כלל וכלל. ואותו המשגיח לא יהיי לו שום עבודה אחרת רק לעמוד ולפקח, ויקבל שכרו מאת הרב המפקח וכל מה שרואה אליו יביא. (בספר בשר צדק סימן חייי אות וי האריך מאד בבקיאות נפלאה בזה ותוכ"ד דלדעת כל הפוסקים אשר אנו נמשכין אחריהן חובה גמורה להקפיד שיהיו שנים בודקין הסכין וגם הריאה, ובקצת מקומות היו נוהגין כן גם בעופות, ובעוונותינו הרבים נשתנה הדור לגריעותא אלף מעלות ומה שהיו מקפידין עליה בימים ההם שהיי קצת שנים כתיקונם. קהלות הקודש על מכונם. הרבנים במעמדם ואימת הרבנים על אנשי קהלתו בכלל ועל הטבחים בפרט. עאכוייכ שבימינו אלה אי אפשר לזוז זיז כייש ממנו רק בהוספת אומץ להחמיר ולא להקל וכדי החתייס ביורייד. וחייו לסמוך על סתם תייח וירייא. כי המעיין בספרי הפוסקים שהבאתי יראה שהקפידו שיהיו שנים שוחטים. פיי דבלא״ה לא ידעו מימינו לשמאלו ופשיטא שלא יוכל לחדור למחשבת השוחטים וטבחים ולהבין ערמומותם, וכמו שכבר צעקו ככרוכיא בעל בית אפרים. והפליתי ואחרון חביב מוהרייר הלל מקאלאמייע זצייל על הרבנים הנותנים הכשרים ואין יודעין בין ימינם לשמאלם מה זה סכין שלימה בלי פגימה ואכמייל.

ועל כן החכרת שיחיי דוקא הבקי היטב בכל מלאכת ואומנות השחיטה, (ועיין שאלות ותשובות בית דוד להגאב"ד סטאניסלאב כי הרבה רבנים ודיינים לא בקיאים בסכיני דשחיטה ולא ידעו ולא יבינו בבדיקת הריאה, עיין שם).

ד) אלו הם הפוסקים גאוני ותקיפי קדמאי רבותינו האחרונים שמהם יוצא דצריך השגחה על ידי שוחט הבקי בכל מלאכת ואומנות השחיטה וגם יר"א בעת שחיטת בהמות הן על הסכין והן על הריאה, בלי שום דיחוי שבעולם.

- .1. שאלות ותשובות חתייס יורייד סימן יייג. ודעתו נוטה דגם בדקות יש צורך לזה.
- 2. הגאון הצדיק מהריימ בנעט אבדקייק ניקלשבורג יעייא. והנהיג גם בדקות, מובא בשאלות ותשובות חתייס שם.
- הגאון הצדיק בעל הפלא״ה זצ״ל. ותיקן כן בעיר ואם בישראל אפילו בשחיטת עופות וכל שכן בהמות בין גסה ודקה. מובא בשאלות ותשובות חת״ס זצ״ל שם.
- בשאלות ותשובות ד״ח ח״א יור״ד סימן י״ב למרן הגה״ק מצאנז זצ״ל, והעיד שכן המנהג כמעט כל תפוצות ישראל הגם שהשוחטים מומחים ויראי השם, ויותר החמירו שאם אחד טרוד ילך אחד מהבי״ד עמו לשחיטה.
- 5. במעשה רב מנהגי הגרייא צי. שדעת הגאון החסיד גרייא זצייל לאכול מאכלי

- חלב בשבת מלאכול מבהמה הנשחטה בלי משגיח עומד על גבו.
- הגאון הגדול מוהר״ר אפרים זלמן מרגליות זצ״ל בעל בית אפרים, ומט״א, בספרו יד אפרים בקוני יפה לבדיקה אות וי, וכי בתוך הדברים שכבר נמצא כמ״פ שעל ידי זה נמלטו ממכשול, ובפרט שעל הרוב אין שניהם שווין בחכמה ובאומנות ואיש את רעהו יעזורו והוא נכון מאד.
- .7. הגאון מהר״ר שלמה קלוגער זצ״ל. בשאלות ותשובות טוטו״ד מהד״ק סימן קי״א וכי בסימן קט״ו שבמהדו״ת דאפי בעיר שיש בה רק עשרה בעלי בתים הוי בזמנינו בי שוחטים, כי לפי פירצת הדור ראוי להיות כן. ובתורת זבח אי כי בשמו דתשלומי המשגיח יהיי מן הקהלה ולא מבעל הבית לבל יהא עליו מורא בשר ודם, ומובא בדר״ת סימן אי סעיף קטן ע״ד.
- שאלות ותשובות הרי בשמים, מהדו״ת סימן קצ״ח, וכ׳ דיש חששות הרבה אם השני שוחטים הן אב ובנו. ושכבר הורה זקן מהרש״ק דלא ישחטן אב ובנו בעיר אחת.
- 9. פרי מגדים בשפייד סימן חייי סעיף קטן כייט. וכי דבעוונותינו הרבים רבו

המתפרצים ביותר ודאי טוב היי להחזיר הדבר ליושנה שלא ישחוט השוחט עד שיראה סכינו לחכם בעיר. גם שיהיו שנים אצל השחיטה כי טובים השנים מהאחד.

- 10. שאלות ותשובות קול אליהו חייא יורייד סימן אי דף כייג. ומעיד שכן המנהג בירושלים ובקושטא גם כן.
- 11. ברוייח סימן חי אות די. שכן המנהג באיזמיר ואגפיה.
- .12 בפרי תבואה סימן לייט סעיף קטן קכייט. וכי דברוב קהלות ממנין תייח וירא שמים להשגיח על בדיקת הסכין והריאה שיהא נעשה עייצ ההכשר.
- 13. בתבואת שור סימן חייי סעיף כי דהחרדים על דבר די ממנין בי שוחטים דוקא.
- 14. שאלות ותשובות מהריים שיייק יורייד סימן הי. אחר שהעתיק דברי תבייש, פרי מגדים וחתייס) הנייל) סיים דמי שיש לו מגדים וחמשלה לאשר ולהקים מוסדי התורה) כמו תקנה הלזו) הוא מושבע ועומד. ואפיי צדיק גמור ואינו מאשר ומקיים התורה ביד המבטלים עובר בקרא דייארור אשר לא יקוםיי. וכוי ואי עברו וביטלו לא מהני וכוי וסיים בזה

הלשון: ואם כן תקנת בי שוחטים לבדיקת הסכין שכבר כתבו הפוסקים דלא אכשור דרא, וכן כ״ז שיש לחוש גם בדיקת הריאה ואיכא סייג שתהא הבדיקה דוקא על ידי בי שוחטים אז אפילו גדול אינו יכול לבטל, עד כאן לשונו.

- 15. הגאון מהרשיים זצייל בדעיית סימן חייי אות לייח, וסיים בזה הלשון: והעיד לפני רב אחד שראה קלף ישן ועליו חתומים מאה רבנים ובראשם הבייי זייל שתקנו שיבדקו תמיד שני שוייב את הסכין וגם הריאה, ופורץ גדר ישכנו נחש. עד כאן לשונו.
- 16. בשאלות ותשובות דברי מלכיאל ח״ה סימן רס״ה. וכי דכתבו הפוסקים שטוב לתקן בכ״מ שיהיי עוד שו״ב בשעת שחיטה ובדיקה. וכל מי שיש בו יראת חטא אינו אוכל ממה שנשחט בלי עומד על גביו. ולדעתי השו״ב [השוחט ובודק] שרוצה לשחוט לבדו צריך בדיקה בירא שמים וכוי עד כאן לשונו.
- 17. הגהייק בעל התניא) מליובאוויטש) זצייל בשויע שלו סימן חייי קוייא סקייט שצריך לדקדק עכשיו מאד שיהיו השו"ב [השוחט ובודק] הממונים זהירים וזריזים וידועים ביראת די יותר מהשו"ב

[השוחט ובודק] שהיי בזמן התלמיד, או שיהיי איש ירא שמים ביותר ממונה עליהם לבדוק סכינים לפני השחיטה אבל אם אינם זהירין וזריזין ויראת די על פניהם אין להאמינם על בדיקת הסכין יותר מבימי חכמי התלמוד שלא היו רשאין לשחוט אלא אף החכם בודק הסכין עד כאן לשונו, והעיר בספר אור שמים יור"ד סימן כ"א דעל פי דברי הגר"ז יוצא לחלוטין ולעיכובא להצריך משגיח דלא די שאין אתנו יודע עד מה להעריך מעלת השוחטים שבזמן השייס כדי למצוא טובים מהם ואם הראשונים כבני אדם אנו כחמורים, אלא אף גם זאת שאין ספק כי בעוונותינו הרבים ירדנו פלאים וגם בעסק השחיטה ומצבה לא שפרנו רק להיפוך ירד ירדנו עד ירכתי בור ודי במה שהעיד לן השלייה על השוחטים שבימיו) בשער האותיות אות קי) כי רבים מהמומחים רחקו לבם מיראת חטא. ועיין עוד במהריייל שהיי עוד לפני השלייה) בשאלות ותשובות מהריייל סימן סייז) שכתב בענין השחיטה וז"ל: דעתה בדור יתום הלזה שאי״ב יודע בין ימינו לשמאל וצפרניהם של ראשונים ושיחתן עדיפא מכריסן ותורתן של אחרונים כלום יש בדור הזה וֹכוֹי, וֹעִיין עוד במה שכתב הפרי מגדים בשפייד סימן חייי סעיף קטן כייט דרבו המתפרצים בשחיטה. וכן תמצא הרבה, ועל כן לדעת הגרייז אין שום מבוא להקל בזמן הזה בלי השגחה מעולה, עד כאן לשונו.

- 18. ספר בית אברהם סימן חייי בשפ"ז סעיף קטן ל"ג. וכי דעתה צריך החכם להיות גם כן אצל מיעוך הסירכות כי בזמן הזה רבו המתפרצים גם בזה. עיין שם.
- 19. בשאלות ותשובות עומק הדעת יור"ד חייא סימן יייט. כי בזאת יבחן השותט אם הוא ירא שמים, אם יסכים ועוד ידרוש שיהיי איש ירא שמים עומד עליו בעת מלאכתו שתיעשה כדבעי, כידוע דאפיי היותר זהיר מתאמץ עוד יותר ויותר כאשר עומדין עליו ורואין ומסתכלין במלאכתו. ודבר זה רבינו הגדול בשוייע) יורייד סימן חייי סעיף יייז) הורה לן בשתי תיבות שכתב כי הם) השוחטים) זהירים וזריזים וכוי ועיין בשלייה) שער האותיות אות זי) שכתב דזהירות נקרא הנזהר בשעת מעשה לשמרה לעשותה כדת שלא יעבור שום דבר מה שמוטל עליו, וזריזות נקרא שזריז קודם מעשה להקדים עצמו בסייגים ובשמירה יתירה שלא יבא לידי שום איסור הן חמור הן קל. עד כאן.

והנה כי כן יבורך גבר אשר יחדיו יהיו תמים על ראשו שני תנאים הללו, והעצה הנבחרת לצאת ידי שניהם כאחת הנהו למצוא איש תמים יר"א אשר יטה שכמו לפקח על כל מעשה השחיטה בעין חודרת על כל פרט ופרט עד כאן לשונו. ועיין עוד שאלות ותשובות דובב מישרים קל"א ג.

20. בספר חותך חיים הי שחיטה סימן חייי ענף די כי גם כן להצריך עומד על גבו ולבד מנימוקיו שם כי דדי לו בהני תרי עדים מהרשייל ושלייה שהעידו על העובדא שבא לידם ולא הרגיש השוחט בהפגימה על אף שהיי תייח וירא שמים גדול וגם אומן יד וכמבואר בישייש חולין סימן לייט, ושלייה שער האותיות אות קי ובישייש אחר העובדא סיים שלא לחנם כי הראייש דהרבה צריך ישוב הדעת ויראת די בבדיקת הסכין. ובשלייה אחר העובדא כי דלא לחנם היי המנהג של חכמי התלמוד לבדוק הסכין דוקא בעצמם ובכבודם ולא להאמין לשום טבח אף שהוא ירא שמים. וסיים ששמח לראות בירושלים וכל סביבותיי עדיין נוהגין במנהג הלזה להראות לחכמי .העיר, עיין שם

21. בשאלות ותשובות מגינת ראש סימן פ״א מצריך שנים. וטעמו על פי מה שכתוב

בשוייע סימן חייי סעיף טוייב דצריד הרבה ישוב הדעת לבדיקת הסכין שיארע כי יבדוק אדם פעמיים ושלש ולא ירגיש בפגימה, ורק אחר כך ימצאנה כי הכין לבו באחרונה, דבחינת חוש המישוש כפי כונת הלב, והפוסקים האריכו והזהירו עד מאד בגודל המתינות והנחת רוח הנצרכת לבדיקת סכין, ותמצאנו בשמלה חדשה סימן חייי סעיף זי ובפלא יועץ אות שי ובשלייה אות זי, ובדברים אחדים להגרחידייא זייל דרוש יייד דף סייט. ובספר נפש חיים להגמהרחייפ אות זי ערך זריזין מקדימין, ושאלות ותשובות עונג יוייט סימן סייג ועוד, וידוע גם כן מדרכי הרפואה ותכונת האדם כי לאו כל העיתים שוות ואין הדבר תלוי ביד האדם להטות לבו והרגשיו כפי שירצה, ועל כן כמעט מן החיוב שיהיו לפחות שנים בודקין הסכין בתדירות, דאז אם אחד מרגיש כובד יעזרהו חבירו, עכייד.

22. בספר הנתיבות נתיב לייג בדייה וכן בשחיטה, כי דלפיימ שהעיד עלן ראש גולת אריאל עיר וקדיש מלאך אלקים מרן רי חיים ןי עטר בעל אוהייח בספר פרי תואר סימן חייי אות לייא כי מי שמקיל באיזה מצוה כבר אי אפשר שיעלה לו בדיקת הסכין כראוי, ודבריו

הלא מרפסין הרים וגבעות וכל הרואה כזאת רעדה יאחזמו כי מי גבר חי יוכל לומר שלום עלי נפשי, והלא אדם אין צדיק בארץ אשר יעשה טוב ולא יחטא. והאיך יקל למצוא אפילו אחד בדרגה זו שלא יקל בשום מצוה, ומי יוכל לבחון כליות ולב לידע מה בלבו של אדם, ועל כן טוב לבחור בשנים שיהיי שנים בודקין הסכין ושניהם יהיו מוחזקין למופלגין ביראת קל חי.

- 23. בספר שאלות ותשובות מראה יחזקאל)
  החדש) סימן מייג העלה הי תקנות שתיקן
  בעירו גלינא יעייא ותקנה ראשונה דטרם
  התחלת השחיטה חובה על השו"ב
  [השוחט ובודק] להראות סכינו לשוייב
  חבירו ומבלעדי זאת אסור לו לשחוט
  גסות, דקות, או עופות, ובאות בי שם
  דאסור לבדוק הריאה או המסס בלי
  חבירו שיעמוד על גבו, ובאות די שם דכל
  ריעותא הנעשה בעת השחיטה חובה על
  השוביים לשאול להבדייצ ואסור
  להשוביים להורות בעצמם, עיין שם.
- 24. שאלות ותשובות בית דוד להגאבייד סטאניסלאב. וכי דהשני צריך שיהיי לו הסכמות כי הוא בקי בענינים אלו, כי מחמת שיש הרבה רבנים או דיינים דלא

- בקיאי בסכיני דשחיטה ולא יבינו בבדיקת הריאה ולא מהני עמידתן בזה.
- 25. בספר הילולא דרבי להגה"צ אבדק"ק ניזנוב בעהמ"ח הדרת ישראל, קיבץ תשובות מכמעט כל גדולי זמנו בחובת בדיקה על ידי שנים דוקא, ושלא יהיה הבדיקה על ידי אב ובנו עיין שם.
- 26. בספר ברית מטה משה) על הגדה של פסח, פיוט חד גדיא) כי שיראו לתקן כי יהיה בדיקה על אתר על ידי חכם לפני ולאחר השחיטה. וגם מי שאין בידו למחות על כל פנים בידו שלא לאכול בשר רק בתנאי זה, ואף שלא ימצא בשר לאכול אפילו בשבתות וימים טובים אל יקל בעבור זה חייו דקרוב לודאי הוא שיאכל דבר איסור לפעמים.
- 27. ובשאלות ותשובות חיצי שנונים סימן צייא הרעיש עבור תקנת שנים עומדים ולדעתו אילו היי סנהדרין בימינו בלתי ספק שהיו גוזרין כן בגזירה חמורה אחר שהחוש המעיד יותר מאלף ראיות, מעיד לן ריבוי הכשלונות בשטח השחיטה לא יאומן כי חדלו לספור, וידוע פיי מרן החתייס זצייל דאיזהו חכם הרואה את הנולד) מחדש) מהנולד) לשעבר). והרב אשר ירים יד להכשיר בלתי זה, בדור

- הזה, עתיד ליתן הדין ואשמת קהלו בראשו תלוי, וכוי עד כאן לשונו.
- 28. בספר פעמי צדק יורייד סימן חייי החמיר בתשובת קהל שנכשלו במקום שלא היי עומד עייג השוחט) הבאתי דבריו במדור ייענינים שוניםיי).
- 29. בפנקס הגדול דק״ק פרעשבורג נכתבו תקנות בענין השחיטה שחתמו עליה הגה״ק מוהר״ר משה חריף זצ״ל, והגה״ק מוהר״ר עקיבא איגר זצ״ל) בעל משנת דרע״ק) וז״ל: בגזירת עירין ובמאמר קדישין פתגמא פתגם המלך מלכותו של עולם וכו׳ השוחטים אל ירים איש את ידו לשחוט או לבדוק שום עגל וכבש בהיותו לבדו. כי אם אחד מחביריו השוחטים עומד על גבו ורואה במעשיו שהוכשרו מעיקרו עד סופו וכו׳ עד כאן לשונו.
- 30. בספר זובחי הזבח סימן חייי כלל הי אות וי להעמיד בי וגם בעופות, יעיין שם, ועיין עוד לקי אות הי אוייק טייו בשם מלביים.
- 31. ועיין עוד לקמן אות הי או״ק ט״ז. ובאו״ק כ״ג תוספת טעמים מרובים להחמיר בזמן הזה יותר משנים קדמניות.

ואחר הצעת כל הני דיעות אין גם אחד שיוכל להסס חייו בדבריהם. כי מי בדורינו אנו אשר לא נחשב מתלמידי תלמידיו לאחד מהני גאונים הנייל אשר נגרר גם בשאר הוראותיו אחריו, וכל שכן בדבר הגדול הזה שחיטה ובדיקה אשר עוסקיה מרובין ויודעיה מועטין והמכשלה עצומה. ולא נשאר לן עצה אחרת לצאת ידי שמים רק בהעמדת שני שיעמוד על גבו השוחט בבדיקת סכינין והריאה.

זכרו נא מה שכתב במשב"ז סימן ח"י סק"ח דאם עבר ושחט וחיסר דבר שתיקנו חז"ל אף על גב שלא נכשל בהדבר שבשבילו חששו חז"ל מכל מקום מקרי "עובר על דחז"ל" עיין שם.

- בשאלות ותשובות תירוש ויצהר) סימן כייה) אות בי וזייל: כל אחד מהשובייים מחויב להראות סכינו לחבירו קודם ולאחר שחיטה ויהיי לכייא מהשובייים איזה חלפים כשרים מוכנים קודם השחיטה... עד כאן לשונו.
- 2. בשאלות ותשובות בית הלל) סימן מייט) וזייל: ומה טוב לתקן שבכל שחיטת גסות יראו שני שוחטים סכינו של כל אחד ואחד, עד כאן לשונו.
- 3. ותקנה זו נתקבלה כמעט בכל הקהלות והיתה לחק עולם) השוחט והשחיטות דף צ״ה).

- ה) ועכשיו בענין השגחה בשחיטת העופות מצינו גם בשחיטת העופות שהידרו גאוני עולם להצריך שנים לבדוק הסכין לפני השחיטה ולאחריה.
- א) בשאלות ותשובות חתייס יורייד יייג העיד שתיקן בעל הפלאייה זייל בקייק פפדיימ דאפיי שום עוף לא ישחטו בלי שנים בודקין הסכין לפני שחיטה.
- ב) ומרן החת״ס זצ״ל העיד שבק״ק פרעשבורג מחמירין בשחיטת הכפרות שבין ר״ה ליוה״כ) וקצת פוסקים העירו על דבריו דמשמע שאז החמירו מטעם שמרבים העם להביא והשעה מכריח לזה, ודקדקו מזה דבמקומות שנתפשט לשחוט הרבה בזה אחר זה ודאי צריכין להעמיד שנים גם לעופות, לדעת מרן זצ״ל. עיין בסמוך).
- ג) מרן החת״ס זצ״ל כ׳ עוד שם דעל כל פנים גם בעופות במקומו שלא תיקנו להעמיד שנים מכל מקום רגילין הב״ד של ג׳ לבא פתאום לבית המטבחיים ולבדוק סכיניהם ולחטט אחרי כל מעשיהם באופן שבכל עת יהיו בגדיהם לבנים, ובכל זאת בכל ער״ח מחויבים להראות סכיניהם לחכם. עד כאן.

ופוק חזי באותה תשובה גופא כמה אישר כחו וחילו להגהייצ מהריימ בנעט זצייל על שהנהיג בעירו להחמיר בעייז יותר ממה שלפניו והוסיף על זה דאם כבר נתפשט כמה שנים הוייל כפשט איסורו בכל ישראל ושום ביייד אינו יכול לבטלו. עיין שם.

ג\*) בשאלות ותשובות ד״ח יור״ד סימן י״ב לשונו סתום וחתום ואפשר לפרשו גם על שחיטת עופות שכתב דכן המנהג כמעט בכל תפוצות ישראל ששני שוחטים אין שוחט אחד בלתי חבירו שרואה סכינו עיין שם.

- ד) גם מדברי הכוייפ סימן חייי אות טוייב יוצא כן במקומות ששוחטין הרבה העתקתי הדברים לקמן אות כייח.
- ד\*) מדברי הגאון בעל בית אפרים זצ"ל) בקוני יפה לבדיקה אות וי) יוצא כי גם בעופות במקום שהשחיטה מרובה ודחופה כמו שנתפשט בזמן האחרון מן הצורך לתקן שיהיו דוקא שנים להנצל מכל מכשול) בשר צדק סימן ח"י ענף זי).
- ה) בשאלות ותשובות עומק הדעת סימן כי כי לפיימ שנראה עוד בדברי הקדמונים כי הרגשת הסכין הוא מלאכה היותר קשה בשחיטה וכבר אירע אצל היותר גדולים וטובים שלא הרגישו בפגימה דקה מאד ומה נעני אנן בתרייהו, ועל כן הרוצה לצאת דין שמים בכל וכל יהדר אחר שחיטת שנים דוקא גם בעופות, עד כאן.
- ו) בשלייה שער האותיות אות קי התאונן מאד מאד על מצב השחיטה הרעועה ודעתו שם מאד בהחזרת מנהג הישן שבודקין הסכין לפני שחיטת השוחט וכי וזייל: ולא לחנם היי המנהג של חכמי התלמוד לבדוק הסכין דוקא הם בעצמם ובכבודם ולא להאמין לשום טבח אף שהוא ירש כי הרבה צריך ישוב הדעת וירא שמים לבדיקת הסכין וכוי וסיים שם דכאשר בא לירושלים עיהייק וראה הנהגת בדיקת הסכין באימה יתירה ובהראותו לחכמי העיר וכן בכל מלכות אייי שמח לבו, ובדבריו שם ניכר שכן נהגו שם בין בבהמות ובין בעופות, וכן העידו זקני

ירושלים שהמנהג שם מעולם במקום ששוחטין הרבה עופות ששנים בודקין הסכין.

- ז) בפרי מגדים שפ״ד סעיף קטן כ״ט שכתב דרבו המתפרצים וטוב להחזיר הדבר ליושנה שיהיו שנים אצל השחיטה ושיראה החכם את הסכין וכו׳ עיין שם, ומיירי בכל מיני שחיטות דבהמות ודעופות.
- ח) בשמלה חדשה סימן חייי סעיף כי דבמקומות החרדים לדבר די ממנים שנים על השחיטה, וטובים השנים מן האחד. ומיירי גם בעופות דדבריו סובבין על תקנת חזייל) חולין חייי) דמיירי גם בעופות.
- ט) עפייד הראיש, וטור ושוייע סימן חייי סעיף טוייב צריכין שנים לבדוק גם בעופות בזמן הזה, כי על פי דינא דגמרא) חולין חייי) טבח צריך להראות סכינו לחכם, והטעם שנתבטל מבואר בראייש וטושוייע שם דממנין אנשים חכמים וידועים בזמן הזה הזהירים - וזריזין ולהם מחלו חכמים כבודם, נמצא דהתקנה לא נתבטלה רק במקום שהשוחטים זהירים וזריזין, ופירושו של זהירין וזריזין כבר ביאר בשלייה) שער האותיות אות זי) דהיינו שמקדים עצמו בגדרים וסייגים ושמירה יתירה שלא לבא לידי שום איסור חמור או קל. וגם בשעת מעשה נזהר מאד שלא לעבור על שום דבר ועיין מסלת ישרים מפרק בי עד פרק יי. גדרי זהירות וזריזות ואם כן בהיות שבעוונותינו הרבים נתמעטו הדורות ונחלשו הלבבות ונצמצם כח היראה עד למאד, מאן מפייס מי גדול ממי, ופוק חזי מה שכתב רשייי זייל על הכתוב וידועים לשבטיכם דאמר משה רבינו עליו השלום אם בא לפני אי מעוטף בטליתו איני יודע מי הוא ומאיזה שבט

הוא ואם הגון הוא וכוי, התבוננו עד היכן הדברים מגיעין כי משה רבינו עליו השלום מבחר מין האנושי אדון הנביאים לא האמין בעצמו להעיד על יראת זולתו. ומה נעני אנן אבתריי, והזמן גרמא להחזיר עטרה ליושנה ולהעמיד משגיח ירא שמים מרבים הבקי במלאכת השחיטה לבדוק הסכין ולעמוד אצל השחיטה גם בעופות) זובחי הזבח סימן חייי).

י) הרמביים בהלכות שחיטה פייא הי כייו מורה כדינא דגמרא דטבח צריך להראות סכינו לחכם לפני השחיטה ובאם לאו מנדין אותו, ומסתימת לשונו ני שאינו מחלק בין זמן התלמוד לזמנינו כמו שחילק הטור בשם הראייש, וכן נראה דעת הראבייד מובא במכל מקום שם שכתב הטעם דהצריכו חזייל חכם לבדיקה ולא הצריכו כן בשאר מצות כתפלין וציצית מפני שצריך לפנות המחשבה היטב בשעת הבדיקה כדי שירגיש בפגימה, שאנו רואין שפעמים יבדוק האדם הסכין ולא ימצאנה פגומה ויחזור אחר כך ויבדוק וימצאנה פגומה אין זה כי אם רוע לב שפנה לדברים אחרים וכוי.

ולבד ממה שלפי זה יוצא דגם בזמן הזה כן, לפי
הטעם שנתן דיש לחוש שהטבח לא יזהר ככל הצורך
והחכם נזהר ביותר, עוד יש להוסיף מה שכתב הש"ך
בסימן ח"י סעיף טו"ב בשם מהרש"ל פ"ק דחולין שקרא
תגר על השוחטים בזמן הזה שבודקין הסכין במהירות
ובלי כוונת הלב, וכנראה גם הש"ך הסכים עמדו, הרי
שכבר בימיו בטלה חזקת הזהירות אצל השוחטים כל
שכן בזמן הזה.

ומכל זה מסתבר היטב לומר דדעת הרמב״ם והראב״ד להצריך בכ״מ ובכל זמן משגיחים ירא שמים מאד לבדוק הסכין ולעמוד אצל השחיטה בכל המינים בהמות חיות ועופות, ובכל זמן, ובכל מקום.) שאלות ותשובות חדוותא דשמעתא סימן פ״ד).

יא) בספר ביי מטבחיי סימן חייי על סעיף יייז כי בזה הלשון: לענייד איני רואה שום צד היתר להקל בזמן הזה בשחיטה בלי שנים בודקין הסכין תחת) ושלוחו) של החכם שבזמן חכמי התלמוד כמבואר בחולין דף ח״י. והלא עיקר פנים להקל בזמן הזה הוא חידושי של הראיש כי נשתנו העיתים והשוחטים שבזמן הזה זהירין וזריזין יותר מהטבחים שבימי חכמי התלמוד ולהם מחלו חכמים כבודם. עיין שם ומובא בטור יור"ד סימן חייי ואחריו במחבר סימן יייז. והלא הראייש בעצמו בתוך דבריו התאונן על שנתבטלה התקנה לגמרי כי אינו נכון דהרבה צריך ישוב הדעת וירא שמים לבדיקת הסכין. וזה כשלעצמו די להבין כי דברי הראייש הם יותר לימוד זכות מפסק הלכה, וכן נראה מרמביים וראבייד.) אמר המוייל עיין לעיל אות יי ותבין הכוונה) וכן יוצא מחמשה חומשי עמודי ההוראה - שלייה) אות קי). מהרשייל) בישייש פייק דחולין סימן לייט). שייך) בסימן חייי סעיף (יייז), פרי מגדים שפייד סעיף קטן כייט שמלה חדשה סימן חייי סעיף כי) שהצטערו עד למאד למה נתבטלה תקנה הראשונה בדיקת הסכין לפני השחיטה, והעידו על גודל המכשלה בכל עידן ועידן אשר על פי זה באמת בטלה שפתי צדק שהצדיק הראייש המנהג מטעם שהם זהירין וזריזין ועכשיו לא מיניי ולא מקצתיי.

ועל כן כל מן דין איני רואה היתר בשחיטת בהמה להקל בזה. וגם בעופות קשה להקל במקומות ששוחטין הרבה דיש בהו ביטול ישוב הדעת, עד כאן לשונו.

יב) בשאלות ותשובות קב ונקי סימן מי וז״ל: ועל דברתו בענין העמדת שנים בשחיטת העופות במקומות שהעסק בהם מרובה, לית דין צריך בושש כי על פי שנים עדים דוקא יקום דבר, והכי זוטרא לכו דברי מאור הגולה בשו״ע הגר״ז סימן ח״י בקו״א סק״ט: דכעת שאין החכם בודק סכין שלפני השחיטה צריך לדקדק עכשיו מאד שיהיו שו״ב הממונים זהירים וזריזים וידועים ביראת די יותר משו״ב שהיי בזמן התלמוד. או שיהי איש ירא שמים ביותר ממונה עליהם לבדוק סכינם לפני השחיטה, אבל באינם זהירין וזריזין ויראת די על פניהם כ״כ אין להאמינם על בדיקת הסכין יותר מבימי חכמי התלמוד שלא היו רשאין לשחוט אלא אם החכם בודק הסכין, עד כאן.

והנה למצוא איש די רוח אלקין ביי להבחין ולהפלות בין שוחט לשוחט איזה לקרב ואיזה לרחק. וברוח קדשו להצביע כי זה האיש ירא שמים יותר מטבחי חכמי השייס, מילתא דלא שכיחא. ולהמתין על זה ולמנוע מבשר עד אז הוא גזירה שאין רוב הצבור יכולין לעמוד בה. והעצה היחידה להרבות בודקין אשר בצירופן אולי יגיעו לשיעור ירא שמים יותר מטבח יחידי שבימי השייס. ועוד כעין סרך ספיק ספיקא והיינו ספק דלמא השוחט עולה למעלה משוחטי זמן השייס, ואפילו לא, אולי מגיע השני המשגיח לדרגא זו. ואולי לא, דלמא גם בלייז לא

יקלקל. ובצירוף כל הני ספיקי כבר יש עיימ לסמוך בשעת הדחק ולצורך.

ובזה ירווח לן טעמא חדתא להמבואר בשאלות ותשובות טוטוייד מהדייג סימן לייה שהעביר הגאון מהרש"ק ז"ל שו"ב עבור שאינו רוצה להראות סכינו לשו"ב השני כי מי שהוא ירא שמים אדרבה רוצה להראות סכינו להנצל ממשגה וכוי עיין שם ולפמייש לעיל יש להוסיף עלה דבאמת כל מה שמוסיפין בבדיקות יייל מסור גדול מעיקרא דדינא וכמייש לעיל דכולי האי ואולי שיגיעו למעלת בודקים זהירין וזריזין שיראת די על פניהם תמיד. הנצרך לדינא כדי הגרייז הנייל, ושוחט הלזה המסרב בבדיקת שוייב השני לאו מיראת הרוממות יתירה דאיתא ביי ושלדעתו די ביראתו לבד, דאדרבה כל שמרבה ביראה יותר נוח לו שיבדקו גם אחרים. דומיא דחז"ל דהווי מכנפי לכולהו טבחי כי היכי דלימטייי שיבא מכשורא, ועקב ענוה יראת די, אלא על כרחד זה מראה היפוכו כי אין בדיקת הסכין דבר גדול כייכ שיצטרכו לה כמה בודקים ומראה לקלות דעתו. ועל כן ראוי להעבירו, עכייד.

- יב) אמר המו״ל: עיין גם בדברי מלכיאל ח״ה רס״ה שגם הוא חרץ משפט שו״ב שרוצה לשחוט לבדו שצריך בדיקה בירא שמים).
- יג) בדעיית סימן חייי אות לייח דבימי הבייי חתמו מאה רבנים ובראשם הבייי שתמיד יבדקו שני שוייב את הסכין וכוי ומדבריו שם ני. דגם בעופות כן שהלא האריך שם בדעיית לבאר כי עיקר החששות בשחיטה הוא הסכין, וזה שייך גם בעופות.

- יד) בשוחט דברי מלכיאל ח״ה סימן סה״ר נ׳ גם כן דבמקומות שיש עסק גדול בשחיטת העופות יש להעמיד דוקא שנים לעמוד על השחיטה, ושו״ב שמסכים לשחוט לבדו צריך בדיקה אחר ירא שמים שלו שודאי אינו שלימה, עיין שם.
- טו) בספר בית אברהם סימן ח״י בשפ״ז סעיף קטן ל״ג דעתה צריך החכם להיות גם כן אצל מיעוך הסירכות כי בזמן הזה רבו המתפרצים גם בזה, עיין שם, ועפי״ז העלו בשאלות ותשובות בתי לוי׳ סימן כ״ד, ובספר עוד חזון. ערך שחיטה, דבימינו שנתרבו הפרצים גם בשחיטת העופות על ידי ששוחטים ביום אחד עופות למאות במקום אחד והמכשול עלולה מאד, גם שם צריך להעמיד חכם ומומחה לבדוק הסכין ולפקח על שאר הענינים, עיין שם.
- טו\*) המלבי"ם תיקן בעיר בוקארעשט שהשוחטים מחוייבים להראות סכין של שחיטה זה לזה קודם ואחר השחיטה, וכל שיעבור על זה שחיטתו פסולה, ונפסל עולמית) שאלות ותשובות יד אלעזר ק"ז).
- טז) ובספר חמדת לב דף קייד כי אגב אורחא בענין תקנת שנים שוחטים דלפיימ שעולה מדי הפוסקים דתקנה הוא, אם כן אפילו ירצה להקל על סמך שהשוחט היחידי ידקדק הרבה ויחמיר ביותר לא הועיל, ואסור לעשות כן. ואדרבה, יש בו משום איסור בל תשחית, עיין ברמייא סימן חייי סימן יייא וטייז סעיף קטן יייז, ובייח שם, וכן כתוב בכוייפ, ובשפייד ומשייז שם, ובתורת יקותיאל סקייד, ושמלה חדשה סיייא ותבייש כייג, כו.

- טז\*) וכן מבואר בשאלות ותשובות עומק הדעת יור״ד ח״א סימן י״ט להחמיר גם בעופות, מובא לעיל אות די מספר 1.
- יז) וכ״ה בספר חותך חיים מובא לעיל אות 20, וכן כתוב בספר שאלות ותשובות נחמד מפז עיין להלן אות כז׳.
- חי) וכן נראה בשאלות ותשובות מגינת ראש סימן פייא, מובא לעיל אות 12.
- יט) ובשאלות ותשובות מראה יחזקאל החדש סימן מ״ג מובא לעיל מספר 24, דתיקן בעירו דאסור להשוחט לשחוט גם עופות טרם יראה הסכין לשו״ב חבירו.
- כ) לעיל במספר 26) הבאתי שקיבץ הגה"צ מניזנוב זצ"ל תשובות מכמעט כל גדולי זמנו בחובת בדיקה על ידי שנים דוקא, ואין הספר תחת ידי, אבל כאשר יראה המעיין שם בפנים ימצא כי מנימוקי הרבה הפוסקים ההם יוצא הדין להחמיר גם בעופות, עיין שם.
- כא) וכמו״כ הבאתי במספר 1) אודות חתימת קי רבנים בתקנה זו ויש לחוש להרבה או לכל שהחמירו גם בעופות כן. ועל כל פנים חזי לאיצטרופי להתאמץ ולהחזיק בתקנה זו גם בעופות.
- כב) בספר ברית מטה משה, הבאתיו מספר 27) חידש דגם מי שאין בידו לתקן הרבים, על כל פנים בידו למנוע עצמו מלאכול בלי שנים שוחטים, עיין שם.
- כג) והגיע לידי עוד תשובה כתייי לאחד מחי דורינו וכי שם כמה ראיות חזקות להצריך בזמן הזה השגחת עומד

על גבו השוחט לבדוק הסכינין ולפקח על כל הנעשה גם בעופות. והוסיף דלא מיבעיין לשיטת הפוסקים אשר נדב לבן אותנה לתקן תקנה גם לשחיטת עופות גם לפני מאה וחמישים שנה) אמר המו"ל: עיין מה שכתבתי לעיל בכ"ב האותיות, ותבין) ודאי דלא אכשור דרא אולם גם להפוסקים אשר כתבו בפירוש שתיקנו רק לבהמות כאשר מתבוננין בנחת ובהשכל בדבריו הקדושים בקל יכולין למצוא טעם לשבח לתקנה זו בזמן הזה גם לעופות.

לדוגמא: הביטו וראו מה שכתב בשאלות ותשובות חת״ס יור״ד סימן י״ג דבק״ק פרעשבורג אף שאין מדקדקין לשנים כל השנה מכל מקום בשחיטת כפרות שבין ראש השנה ליום הכיפורים מקפידין, והטעם דאז השחיטה מרובה והשוחט מוטרד בשחיטתו ונחוץ לאחר שיעמוד ויבדוק גם כן הסכין, והוא הדין בזמן הזה כל השנה ששוחטין כל שעה עופות למאות והטירדה ודאי יותר גדולה משם, גם דעת מרן החת״ס זצ״ל מסכמת להצריך שתים דוקא.

וכן נראה מלשון הרש״ק שכתב (בשאלות ותשובות טוטו״ד מהד״ת קט״ו) אשר לפי פירצת הדור והעזות ראוי להיות כן שיהיו שני שוחטים דוקא ואפי׳ בעיר דלית בהו יותר מי׳ בעלי בתים, ומדורו של הרש״ק עד דורינו אנו נתמעטו הלבבות ונתרבה העזות, וגם בשחיטת העופות יש עזות וחוצפה בהרבה ענינים. ופשוט שלדעת הרש״ק נצרך ב׳ שובי״ם דוקא, אחד שוחט ואחד עומד על גבו.

ועוד צריכים לשים לב כי סדרי השחיטה שבזמן הזה הוא במהירות רבה הרבה מאות לשוחט בשעה אחד, וכפי שהעידו לפני כמה שוחטים יראים לדעתן אי אפשר שלא יאבד השוחט הרגשתו באמצע העבודה פוק חזי מה שכתב הגר"ז בסימן ח"י קי"א סק"ה להזהיר לשו"ב דגם הבדיקה שבין השחיטות יהי לאט לאט ובכוונת הלב ולא במהירות כלל דבמהירות קצת אינה בדיקה כלל.

ועיין מנחת יוסף ביאורים סעיף קטן פייט שכתב תוכחה לשוחטים המתפארים במלאכתם שהם אומנים גדולים ושוחטין הרבה בזה אחר זה ובמהירות והסכין יפה. והוא מסיבה הנייל על שבודקין במהירות ואם היי בודקין לאחר שחיטה במתינות ובכוונת הלב יש לומר שהיו מרגישין ואינם יודעין כי בנפשם הוא.

וראה נא מה שכתב בדר״ת סימן ח״י אות כ״ב בשם ספרי השו״ב [השוחט ובודק] שכל שוחט יבדוק סכינו מדי יום ביומו בוקר קודם תפלת שחרית כי אז יהי׳ לו הרגשה מעליא והוסיף דאף על גב שיש שפקפקו על זה מטעם שעל ידי זה יטרוד תפלתו אחר כך וגם מטעם איסור עשיית חפצים קודם התפלה. מכל מקום דעתו מכרעת לדלג על כל חששות הללו כיון שי״ל שינצל עי״ז מחשש אכילת איסור אם יש לחוש שאחר התפלה לא ירגיש כ״כ להעמיד הסכין בלי חשש פגימה כל שהיא, עיין שם.

הדברים מבהילין עד היכן כח של הרגשה מגעת וכמה קל כח הפסדו כי באי עשיית שום דבר רק שהיית הזמן מאז קימתו בבוקר כבר אבד חלק מהרגשה, עאכו״כ העובד כמה שעות שמפסיד יותר מדאי, ואינו חומרא לבד להצריך בודק סכינין. (ובמדור "ענינים שונים בשחיטה וטריפות" אות יי תמצא טעם לשבח שהשוחטים מעניינים שיצא בדיקת סכיניהם חד וחלק. ויש להם נסיון נורא בזה, ומה"ט גם כן ההכרח שיהיי בודק מן הצד, עיין שם).

ועיין במנחת יוסף ביאורים סעיף קטן פייג לבדוק הסכין אחר כל הי עופות ולא לשחוט יותר מהי מבלי בדיקה בינתיים והסכים עמדו בדכיית סימן חייי אות עייז (ועיין במדור ייענינים שונים בשחיטה וטריפותיי דיש אומרים דבשחיטה זמנינית לכוייע דינו כן) ויש חולקין על זה והוא השמלה חדשה סימן יייג ושפייד סעיף קטן חייי שכתבו דבעיוהייכ בשחיטת הכפרות וכדומה שיש לפניו לשחוט הרבה ולא יספיק הזמן קרוב הדבר שמסיבת הנחוצה לא יבדוק היטב בכוונת הלב ובמתון על כן יש להקל שלא יבדוק בינתיים עד לשון שואל. עיין שם.

ועכשיו ממנו נקח ראיתא עצומה ומבוררת להצריך בהכרח ומעיקרא דדינא בודק סכינין לבד מהשוחט, בזמן הזה, דזאת ידוע שסדר השחיטה בשחיטות הגדולות לשחוט הרבה מאות בתוך שעה אחד של סי דקות. ושם לפי דבריהם בודקין הסכין אחר כל כי עופות, ויש אומרים מהי עופות. ובמקומות שאין העסק גדול כייכ מכל מקום שוחטין לערך גי ודי מאות לשעה, ופחות מזה קשה למצוא, ובאותן מקומות בודקין גם כן אחר לערך כל כי עופות. ואם כן אין יוצאין להלכה לשום דיעה. כי להמחמירין לבדוק אחר כל הי ודאי דאין יוצאין והמקילין שלא לבדוק הלא כתבו להדיא שטעמם יוצאין והמקילין שלא לבדוק הלא כתבו להדיא שטעמם

שמחמת המהירות לא יבדוק היטב בכוונת הלב ובמתון ועל כן יש להקל) עיין שמלה חדשה סעי"ג ופרי מגדים בשפ"ד סעיף קטן ח"י,) ואם כן בימינו שבודקין אחר כל כ' או מ"ה בדיקה מהירה שהלא טרוד הוא במלאכתו והרבה פועלים ממתינין לו לכולא עלמא לא טוב עושין. ואפילו אם יצוייר לדקדק לבדוק אחר כל ה' גם כן דלא נמאן דאף המחמיר לבדוק אחר כל ה' לא כוון להקל בבדיקה מהירה חס מלהזכיר, דבר המבואר בכל הפוסקים ממש שצריך מתינות גדולה וישוב הדעת מרובה, והחוש מעידו, והמעיין היטב בדברי פוסקים הנ"ל בעיניו יראה דבזה כולם מודים רק דהמחמירין הנ"ל בעיניו יראה דבזה כולם מודים רק דהמחמירין כוונתם לסדר בדיקה מתונה יותר.

ומהאי טעמא באמת העצה היחידה להעמיד אצל כל שוחט בודק סכינין שזה כל עבודתו ואין לו עסק אחרת כלל ויבא בכל בוקר בכמה סכינין חדין וחלקין לתחלת השחיטה ומיד אחר חמש או עשר עופות יתן להשוחט סכין החדש והיפה ויקח ממנו את שלו לאחר שבדקו ויבדקנו גם הוא במתינות, ואחר יי עופות יחליף שנית, באופן שגם הבעל הבית יסכים לזה ובכל עת יהיו הסכינין טובים ויפים.

ועוד רווח גדול ירוויח בזה דאיתא בפוסקים (עיין שמלה חדשה יייד, תבייש כייח, בית אברהם בשייז סקייה, מנחהזייב כלל יי עשרון סעיף קטן כייג) דכל מה שכתב להקל בעופות באיזה צד שיהיי לשחוט בלא בדיקה לאחר שחיטה הקודמת זה דוקא כשלא אירע לו שום סיבה בשחיטה שלפניו שלסיבתה יתקלקל הסכין, אבל אם אירע לו איזה סיבה בשחיטה הקודמת שיש לומר שנפגם הסכין. מחמתה כגון שחתך הסכין במפרקת, או שנמצא איזה דבר בוושט שנחתך על ידי הסכין שוב אסור לשחוט אחר כך בסכין זה אף בשעת הדחק וערב יום הכיפורים בלתי בדיקת הסכין תחילה וירחץ הסכין קודם הבדיקה כדת ואחר כך יבדקנו י״ב בדיקות עד כאן.

ובעוונותינו הרבים זהו גם כן רגיל במקום שהמלאכה מרובה וממהרין השוחטים לכלות מעשיהם נוגעין הרבה במפרקת והנסיון להשוחט להפסיק העבודה ולבדוק אז גם כן נתגדל כי מעכב הרבה פועלין עבור זה, אולם אם ישתמשו בעצה הנייל להעמיד בודק סכינין ויוכל להחליף וליתן סכינו לבדוק כפי רצון לבו אין חשש.

ועוד חסרון גדול בבדיקת הסכין על ידי השוחט בעצמו שהלא הבדיקה צריך להיות במתינות וישוב הדעת בתכלית כמבואר בשוייע סימן חייי סעיף יייז ובשמלה חדשה וכל האחרונים וכנייל וזה אי אפשר מטעם שכפי המציאות טבע בני אדם אם מעכבין הציבור ועיניהן תלויות בו אז על כרחך דעתו מבולבלת להיות אץ בדרכו ואי אפשר לצמצם כל מוחו למה שעושה כי מקצת ממנו מוטרד בעל כרחך וכן בנידון דידן כששוהה השוחט לעשות מלאכתו ועשיריות בשביל הצבור הממתינין לו מנוחתם פועלים יושבים ומצפים, ברור כשמש שתשעים ותשע אחוזים מבני אדם יוגזל מהם בכהאי גוונא מנוחם והרחבת דעתם, וזהו מעוות לא יוכל לתקון רק בהעמדת והרחבת דעתם, וזהו מעוות לא יוכל לתקון רק בהעמדת בודק סכינין, מלדעת ההפלאייה ודעימיי (עיין באות לעיל) דמצרכו שני בודקין יצטרכו בכהאי גוונא שני בודקי סכינין כי בדיקת השוחט אין מצרפין כנייל.

ודבר פשוט שכל אלו התיקונים לא יועילו לענין מה שיש לחוש בגוף השחיטה שעל ידי יגיעת הגוף יבא בקל לידי דרסה מפני כבדות הגוף לאחר מלאכה מרובה.

ועוד נייל עפמה שכתב בתוסי פסחים דף יייד דייה שתי פרות דעיר שמתקבצין שם ממקומות שונות צריכין להחמיר כמנהג כל מקום, אם כן הוא הדין בדידן כיון שיש מקומות שנהגו להעמיד עומד על גבו אפילו בעופות (עיין לעיל) הדין נותן להחמיר בזה בכל מקומות שיש שם קיבוץ מקומות שונות. ולדעתי כמעט רוב עיירות בזמן הזה הם מסוג זה לאחר שעלה הכורת על מדינת אייראפע והנשארים נסו לנפשם. בכל קצוות תבל, באופן שבכל עיר ועיר תמצא בזמן הזה קיבוץ ממקומות שונות.

ולא אמנע מלכתוב בשם חכם אחד מה שאמר ליתן טעם להצריך משגיח על גבו השוחט לבדוק סכינו, על פי המבואר בשו"ע הגר"ז. סימן ח"י קו"א סק"ט שיש לדקדק בזמן הזה שיהי השוחט יותר ירא שמים משוחט שהיי בזמן התלמוד, או שיהיי ירא שמים ביותר ממונה עליהם לבדוק סכינם, עיין שם.

נמצא שנשאר לן לבחור באחד משתים או שוחט ירייא או ממונה הבודק סכין, איש נאמן וירייא, שיקול הדעת מכרעת לבחור בממונה שהרי מבואר בשאלות ותשובות דייח יורייד חייא סימן זי שראה הרבה יראי השם ולומדי תורה שנתקלקלו לאחר שנתרגלו באומנות הלזו של שחיטה, וכעיייז בשמלה חדשה כי אם אין השוחט ירא שמים מרבים יורד מטה מטה. ואם כן יותר טוב לבחור בממונה כי השוחט עלול בניקל ליאבד הימנותו כעבור בממונה כי העומד על גבו שאינו שוחט.

ועוד טעם על פי מה שכתוב בחיי מהרא"ל צינץ זצ"ל
יור"ד ריי סימן ח"י באורך כי הרגשת הפגימות הוא דבר
הקשה שבשחיטות כי לפעמים אחר בדיקה יפה ומהוגנת
יבא אחד וירגיש בפגימה ועל כן צריכין להזדרז באופן
היותר אפשר, וכל המרבה לבדוק הר"ז משובח. עיין שם,
ומי יאמר זכיתי לבי לבדוק כדבעי, אולם כאשר יתחזק
הדבר בהעמדת עומד על גבו ודאי יועיל הרבה לשפר
המצב.

ועוד על פי מה שכתוב בח״א כלל קמ״ג אות ד׳ כי עייפות וביטול שינת הלילה גורמים ביטול כח ההרגש. וכן מבואר במט״א סימן תר״ה, ופרי מגדים שם, ובכו״פ ובישויע״ק סימן ח״י ועוד, ואם כן מי יוכל לעמוד איתן חזק שכל ימיו ישן בלילה שיעור הנצרך, והלא כידוע אין זה תלוי בדעת האדם, ותלוי לפי מצב האדם ופגיעותיו הבאים עליו וחיזוק העצבים וכח העצבים שלו. ועל כן טובים שנים לבדוק מן האחד.

#### שאלה ל"ד?

### למה ברוך מרדכי בגימטרי׳ 502 כמנין בשר, וכמו כן ארור המן בגימטרי׳ 502 כמנין בשר

ראה מה שכתב בזה בספר הקדוש קב הישר פרק קייב שכל השחיטות של חצי מיליון יהודים בשנת תייח ותייט היה בגלל הבשר הטרף רחייל.

#### שאלה ל״ה

מה המקור בחז"ל שיהיה באפשרות לומר לימוד זכות על הרבנים המכשירים שכל מה שעושים הוא בשביל כסף, הלא הם יראי ה' באמת לפי דעתי!

#### תשובה:

#### גם ירא שמים בהול על ממונו

פתיחה: מדור זו מטרתה להוציא טעות מושגר בפי ההמונים כי אדם שהוא ירא שמים אמיתי כל הון דעלמא לא יחליפנו ולא ימיר אותו, ולא יעבירוהו מדעתו, האמת ניתן לגלות כי דבר זה בניקל גם לבר בי רב דחד יומא לברר זיל קרי ביי רב הוא ומקרא מלא דיבר הכתוב יהשוחד יעור עיני חכמים ויסלף דברי צדיקיםיי וגם חכזייל הוסיפו ואימצו דבר זה בהבאת דוגמאות שאירעו אצל גדולי התנאים ואמוראים שנשחדו בלי יודעם ונהפך לבם בהטייה להנותן כמבואר בכתובות קה. לדוגמה נאמר שם "אפילו חכם גדול ולוקח שוחד אינו נפטר מן העולם בלא סמיות הלביי יואפילו צדיק גמור ולוקח שוחד אינו נפטר מן העולם בלא טירוף הדעת" עיין שם.

ועוד, גורמת לו להפך דברי אלקים חיים ממש ואומר על טהור טמא, ועל טמא טהור, על אסור מותר, ועל מותר אסור. (ספרי שופטים קמייד).

ועל האחרון אעתיק מה שכתב בילקוט ירמיי רצייב יימשה ושמואל מעלה שני נביאים הללו מכל הנביאים על ידי שלא נטלו שוחד שאלולא כן לא היי להם כח כנגד ישראל להוכיחן". (ועיין עוד סוטה מז: דברים רבה ה,

סה, תנחומא תולדות חי ושופטים חי מכילתא משפטים כג, שוחייט תהלים יייז, ילקוט תולדות קיייד).

וכל הנייל הם דברים פשוטים בלי שום פקפוק בעולם כלל, ודבר אלקינו יקום לעולם. אולם רעיון חדש רצוני להעיר;

בשייס שם המדובר בשני מיני שוחד, אחד - הוא נתינת ממון מיד ליד ממש על מנת להצדיק הנותן בריבו. והשני - הוא נתינה בעקיפין דהיינו בהיות הנותן מכיר בהמקבל שלא יסכים לעבור ציווי תורהייק לקבל שוחד מערים בהערמות שונות שיהנה ממנו המקבל מבלי יודעים, בהבינו כי אך יהנה פורתא ממנו כבר יטה לבו אצלו.

אבל עדיין יש מין שוחד שלישי המבואר הרבה בדברי הפוסקים והיינו שאינו מקבל שום ממון או שאר טובת הנאה לא להדיא ולא בעקיפין כדי לעקם את הישר, ברם ענין אחר יש דהיינו שמשעובד להשני בפרנסתו וכיוצא ואף על גב שעובד ביגיעת ידים וזיעת אפים עבור משכירתו מכל מקום כל שבידו להנות בעל הבית שלו, כבר יש לו נטייה לזה, וכל שכן כשעל ידי זה יקבל בעצמו הנאה ובן בנו של קל וחומר כשנגרם הפסד לבעל הבית על ידו וחש עתידות למו שבעל הבית ירגיש עליו ואולי עוד יפטרנו ממשמרתו וישבור מטה לחמו, כי אז ודאי יצמצם כל הרגשיו שלא יבא לידי כך.

והנמשל בכל זה מובן, וננקוט לדוגמא "שוחט" שאנו - בו עסיקין והאופן שיש בו הני ג' מינים: ענין הראשון השוחט שוחט בעל חי בתדירות וכל מה שמרבה להוציא

כשרות יש בו טובה לבעל הבית, ובימים קדמונים לא היי מה לחוש כי השוחט לא קיבל משכורת מבעל הבית רק הרב היי בעל הבית שלו ולא היי כל חשש של הטיית השוחט לטובת בעל הבית.

הדורות נתקלקלו הגלגל נתהפך אחורנית וענין השחיטה נסתבב להיות ככל שאר מסחרים שבעולם אשר בעל הבית הוא המשביר והמשפיע והשוחט עבד שלו ואליו עיניו תלויות ליתן לו לחמו מימו פשתו וצמרו.

ומהפכה זו גרמה כמובן חורבן עצום בשטח הכשרות... שהרי עכשיו מעשי השוחט נמדדין על פי רצון בעל הבית.

והצרה גדולה עוד יותר כאשר בעל הבית או שלוחו (המחזיר כל תהלוך העסק לבעל הבית) מסתבבין אנה ואנה בעת העבודה ומבחינין היטב מי הוא המחמיר ומאריך בבדיקת סכינו (שנקרא בפי הבעל הבית - פארשלעפטייע קרענייק) ומי המקצר שאינו מבטל כייכ ממלאכתו והבדיקה אצלו טפל. ועוד מכיר מי הוא המטריף ברגילות מזמן לזמן, ומי הוא שרחוק אצלו הזדמנות להטריף, וכן בשאר כל הדברים שעל הרוב חלק הרוחני מנוגד לחלק הגשמי. וכל מה שהשוייב [השוחט ובודק] מתקרב ביותר להרוחני המורה על תוסי יראתו את קונו, מרבה לאבד חינו בעיני בעל הבית ומשרתיו, כיון שמפסידו לכיסו.

ואז כבר עברה הנסיון כל גדותיה כי השו״ב [השוחט ובודק] אשר עיני שכל לו ירגיש מיד כי ״מעשיך יקרבוך ומעשיך ירחקוך״ עליו נאמר אבל לא במובן האמיתי שמעשיו הכשרים יקרבוהו רק להיפוך. ואעתיק מה

שכתב בעולת יצחק (דף כייה עייד אות יי) בכגון דא, בזה הלשון: ייועיקר גדול בדבר שלא יבא בעל השור ויעמוד על שורו בעת נפיחת הריאה כי אפילו אם הוא אדם שיש בו ירא שמים הוא בהול על ממונו ויצרו תוקפו להיות מתהפך בתחבולות למעט בעסק הבדיקה כדי שיצא בהיתר, ואין צריך לומר אלו הקצבים אשר לא אמון בם וממונם חביב עליהם מגופם ונשמתם וככפירים שואגים לטרף ופני להבים פניהם... עד כאן לשונו.

ועיין עוד בסמוך בהעתקת שאר הפוסקים ותמצא כולם מעידין כן.

וזאת לדעת כי אין הדבר תלוי בבעל הבית עצמו או שליחו אלא הוא הדין אם נמצאים שם אחרים שהם הולכי רכיל ומגלי סוד עד שמגיע לאזני בעל הבית, וכל שכן כשמגלים לבעל הבית ולגודל החרפה נמצאים גם שוחטים המשמיצין חבריהם. (ומבואר בשאלות ותשובות שו״מ כרך ב׳ ח״א מ״ח).

ועכשיו הגעתי למטרת מדור הלזה המכוונת להציע דיעות הפוסקים מעניקי חמה שכולם הודו ואמרו דכל כהייג אין לסמוך על מדת יראת השוייב [השוחט ובודק] אפילו אם כגובה ארזים גבהו, דאין חכמה עצה ותבונה במקום נסיון ממון, הוא טבע המוטבע במין האנושי להטות דעתו לצד כספו.

#### שאלה ל״ו

#### מה יכול הרבי לומר לי על ענין כתיבת שויתי על קלף שנוהגים הרבה ספרדים לומר בזה

הנה הענין כתיבת שויתי על קלף וכוי, נעשה כדי לקיים במחשבתו תמיד, בכל עת ובכל שעה, שויתי הוי' לנגדי תמיד, זה ודאי חובה וזכות גדול הוא, והוא כלל גדול בתורה ובמעלות הצדיקים אשר הולכים לפני האלקים, כמו שכתב הרמ"א ז"ל בסעיף אי של השלחן ערוך.

וצריך להיות שויתי גם בעסקו במשא ומתן וכוי, כמבואר בסהייק תולדות יעקב יוסף פרשת וירא (דף סייא עייא), וזייל:

שמעתי בשם מוהרייר נחמן קאסוויר, שהוכיח לבני אדם שאינם מקיימין שויתי ה' גם בעוסקו בסחורה ומשא ומתן. וכיית איך אפשר זה וכוי, הא בהיותו בבית הכנסת ומתפל אפשר לו לחשוב בכל מיני סחורה ומשא ומתן, הוא הדין איפכא נמי אפשר, ודפחייח. עד כאן לשונו.

וכן מסופר שם בפרשת שופטים (דף תרעייט עייא), וזייל: עייד ששמעתי שהחסיד מהרריין קסויר נתן לאיש א' מידי שבוע בשבוע סך קצוב עבור כשהי' בין אנשים להזכירו ברמז שלא ישכח שם הוי' שיהי' נגדו תמיד, ודפחייח. עד כאן לשונו.

וכן מסופר בספר משנת חסידים, אשר זקיני הרה"ק רי יעקב קופל חסיד זצ"ל, תלמיד הבעל שם טוב הקדוש ואבי שושלת קוסוב - ויזשניץ, התפרנס ממכירת בדים בירידים שהתקיימו מפעם לפעם בסביבת מקום מגוריו. רבי קופל היה דבוק בבוראו בכל שעות היממה, והמלאכה שבה עסק היתה ארעי שבארעי. בכל הזדמנות העביר רבי קופל את ידו על עיניו והי׳ אומר: "שויתי".

גם הגויים, שהורגלו לראותו מפסיק באמצע מסחרו עמם ואומר יישויתייי, החשיבוהו לאיש קדוש, וכינוהו בשם יישויתייניקיי. התהלכה ביניהם אמרה, שאותה אמרו הגויים בשפתם. משמעות האמרה היתה: אם היישויתיניקיי לא בא, אין היריד שוה מאומה. עד כאן.

והנה איתא בספר צוואת הריבייש (דף בי עייא), וזייל: כתיב שויתי הי לנגדי תמיד, שויתי לשון השתוות, בכל דבר המאורע, הכל יהיי שוה אצלו, בין בענין שבני אדם משבחין אותו או מבזין אותו, וכן בכל שאר דברים, וכן בכל המאכלות, בין שאוכל מעדנים בין שאוכל שאר דברים, הכל ישוה בעיניו, כיון שהוסר היצר הרע ממנו לגמרי. וכל דבר שיארע, יאמר הלא זהו מאתו יתברך שמו, ואם בעיניו הגון וכוי. עד כאן לשונו.

[ונייל דזהו פירוש דברי המשנה (ברכות דף נייד עייא) חייב אדם לברך על הרעה כשם שהוא מברך על הטובה, שנאמר (ואתחנן ו, ה) ואהבת את ה' אלקיך . . דייא בכל מאדך, בכל מדה ומדה שהוא מודד לך הוי מודה לו, עד כאן לשונו, והיינו בחינת השתוות, כנייל].

וזהו ראה אנכי נותן לפניכם היום ברכה וקללה, פירוש, שכאשר בחינת אנכי, בחינת שויתי הוי׳ לנגדי תמיד, יראה אותה לנגד עיניו תמיד, בכל יום ובכל עת ובכל שעה, אז (כלשון הבעש"ט) הכל יהי׳ שוה אצלו, הן ברכה והן קללה, כי הלא זהו מאתו יתברך שמו (כלי הבעשייט), וכמפורש בכתוב, ששניהם, הן הברכה והן הקללה, **אנכי נותן לפניכם היום**.

ואז יזכה שיהיי כהמשך הכתוב את הברכה אשר תשמעון גוי, וכמבואר בספר הנהגות ישרות (דף יייד עייב), וזייל: הבעשייט אמר, שאם לא יהיי לאדם שום פניי, שיהיי הכל שוה אצלו, בודאי יזכה לכל המדריגות כוי, עד כאן לשונו.

ובזכות שנזהר ממאכלות אסורות נזכה לאכול מסעודתו של לויתן (כמבואר במדרש) בב"א.



# להסיר מכשול חלב עכו"ם (פתם) לאנשים או קטנים

נתעוררנו מכמה אנשים שבכמה מקומות נפרצה שתיית חלב שחלבו עכו"ם ואין ישראל רואהו (שקורין "חלב סתם") וחבל שצריכין לעורר על דבר שהיה פשוט איסורו בכל מדינות אשר דבר המלך מלכו של עולם ודתו מגיע. כי באשכנז נהגו בהחלט כדעת רש"י שכתב, דאפילו ליכא חשש עירוב דבר טמא אסור שפורץ גדר ישכנו נחש. (ע"י חת"ס יור"ד סימן ק"ז). ובני ישראל יוצאין ביד רמ"א שהורה (יור"ד סימן קט"ו) לאיסור בהחלט. וכמו שהעיד מרן דכולי תלמודא משה אמת ותורתו אמת החת"ס זצ"ל ביור"ד סימן ק"ז שאסור לנו מן התורה או מדרבנן ופורץ גדר ישכנו נחש.

וכבר העד העיד גדול הדור בכנסת יחזקאל (סימן סייג) דחס ושלום לשנות דברי פה קדוש הרמייא זייל שקבלנו על עצמינו כל יושבי ארץ תבל ומלואה בפולין ואשכנז לקיים הוראותיו כתורת משה והעובר כעובר כולה וראוי לנזיפה עכייל.

וכן כתוב בתשובה מאהבה (חייג יורייד סימן שייד) בשם רשכבהייג הנודע ביהודה דקבלנו עלינו ועל זרעינו עד עולם במדינת אשכנז ופולין להורות כרמייא משה אמת ותורתו אמת, ומינה לא תזוע, עכייל.

וגם אצל אחינו הספרדים נתפשט בכל עריהם לאיסור גם כשלא שכיח דבר טמא כמו שהעיד גאון הדור בשדי חמד (אסיפת דינים מערכת חלב עכו"ם אות א') וזה לשונו: חס ושלום להתיר אף בלא שכיח דבר טמא, וכן נהגו בכל ערי הספרדיים אף שגם שם לא שכיח דבר טמא, עכ"ל.

וידוע מה שהעיד מרן הגהייק בעל דייח מצאנז זצוקללהייה בשם חותנו בעל ברוך טעם זצייל דשלשה דברים מקובל בידו דור אחר דור עד משה רבינו ע"ה שקיבל מסיני ואחד מהם חלב שחלבו עכו"ם ואין ישראל רואהו אין הטעם שמא יערבו בו חלב טמא, כי זה הטעם גילו חכמים לפני העולם, ויש טעם כמוס בדבר שחלב שחלבו עכויים אסורה עכייל (מובא בכל הכתוב לחיים אות ני וטהרת יויט חייז).

וגם אחד מגדולי הדור בליטא כתב כעין זה בערוך השלחן (סימן קט"ו סעיף ב")
וזה לשונו: ובאמת כך מקובל שכל גזירות חכמים לבד טעמם הנגלה יש עוד
הרבה טעמים כמוסים שלא גילו אותם, עכ"ל.

וישראל קדושים ובכל ערי אשכנז וספרד היו מבזבזין ממון רב במשך הדורות שלא לשתות חלב הנייל אף שברור היה דלא נתערב דבר טמא.

ובספר רוח חיים (גדול ספרדי) דף קכט: דחייב לפזר כל ממונו שלא יכשל באיסור חלב שחלבו עכו״ם ואין ישראל רואהו, עד כאן. וכן העיד הגאון בשאלות ותשובות חלקת יעקב על מדינת אייראפע שהקהלות מוציאין ממון רב לחלב כשר בכל מדינות אייראפע ענגלאנד, אנטווערפן, שווייץ, וכוי. וכן נוהגין בארצות הברית וגם בארץ ישראל עד היום הזה.

ולא עוד אלא שנוהגין בו בכל חומר איסור הגם שבבירור לא נתערב בו דבר טמא, ואין משתמשין בכליהם בלתי אם נגעלו כראוי. ולאחרונה עשו פה תיקונים בכמה בתי חליבה לסדר כלים מיוחדים לחלב ישראל, ותבא עליהם ברכה.

דבר שפתים אך למותר כי כבר יצאו גדולי דור הקדושים בשנת תשט"ו בערך והכריזו בשער בת רבים לעורר הישנות שלא לשתות חלב עכו"ם גם בברור שאין דבר טמא מעורב (רק במקום פיקוח נפש) ונתאחדו בדיעה אחת רוב מנין ובנין של גדולי הדור דארץ ישראל וחוץ לארץ לאסרו בשתייה, וביניהם הגה"ק מסאטמאר זצוק"ל, הגה"צ מקראסנע זצ"ל, הגה"צ משאפראן זצ"ל, הגה"צ מצעלים זצ"ל, מהר"י שט"ף זצ"ל, הגה"צ מהר"א זילבער מסינסינעטי זצ"ל (מגדולי ירושלים עיה"ק), בעל שאלות ותשובות חלקת יעקב, זצ"ל, הגה"צ מהעלמעץ זצ"ל, ועוד (ונדפסה בטהרת יו"ט ח"ז באורך).

ואלה מוסיפין על גדולי הדור הקדושים כמו רשייי, ורמייא, וחתייס, צמח צדק, ערוהייש, שדייח, ועוד.

והנה הופיע רוח הקודש בבית מדרשם של הני קדושים כי במשך השנים נתגלו עשיריות עובדות שזייפו העכו"ם ועירבו דברים אסורין לתוך החלב, להשביחו או לקיימו (פרעזערווירען) וכל הבקיאין בעניני חליבה יודעין כי מזמן כבר אין צורך שיהא מצוי בהמות טמאות כי קופסא קטנה מאד מחזיק אב-ק (פוידער( מחלב אסור או אפילו בשר טמא וכיוצא, ויכולין הפועלים או בעלי בתים להחזיקו בכיס (קעשענע) ולערבו בעת הצורך.

וזהו רק דוגמא אחת וכמוהו יש מאות אופנים בזמן הזה לערב דברים אסורים ואשר בכהי גוונא אין שום פוסק כלל וכלל שהיה מתיר בלי השגחה מעולה. ואם תמצא איזה צד היתר מיחיד או יחידים אילו חיו בזמן הזה בלי ספק שהיו אוסרין בהחלט לגדולים וקטנים. אבל כל זה רק להעדפה כמו שכתבנו לעיל דכבר קיימו וקבלו דורי דורות אשכנזים וספרדים לא לשתות חלב עכו"ם גם כשברור שלא נתערב בו שום דבר ומינה לא נזוע אפילו זיז כל שהו.

חובה עלינו להדגיש כי במקום שישראל קדושים שמדקדקים מאד בהאיסור לגדולים יש שמקילין הרבה לקטנים אם מאיזה סיבה אין יכולין לינק (שהוא היותר טוב ברוחניות וגשמיות כמו שמבואר בדרכי תשובה סוף סימן פייא, וגם להבדיל על פי עדות רופאי זמנינו) שמאכילין אותן חלב עכויים הנקרא סימילאק וכיוצא, ולפלא שמקילין בדבר שכל יסוד היסודות תלויין בו כי מבואר בשוייע (סימן פייא סייז) דעל האב להפריש בנו מדברים האסורים מדרבנן בלבד, אף על גב דמדינא אין צריך להפרישו, מפני שמזיק לו בזקנותו שמטמטם הלב וגורם טבע (רמייא ושייך, ופמייג שם).

והוסיף על זה הפרי חדש: דסופו לצאת לתרבות רעה ולפי שבזמנינו אין נזהרין רוב בנים יוצאין לתרבות רעה ורובם הן עזי פנים שבדור ואין יראת ד' נוגע ללבם, ואף אם יוכיחים על פניהם לאו בר קבולי מוסר נינהו, עכלה"ק, והחזיק אחריו החיד"א זצ"ל (במחזיק ברכה שם).

ובשאלות ותשובות ערוגת הבושם החמיר מאד בענין זה דתינוק לא יניק מנכרית שאוכלת חמץ בפסח או שאוכלת גם דברים המותרים, ואף על גב שהיתר גמור הוא דהוה ליה זה וזה גורם מכל מקום מטמטם הלב ומוח, פוק חזי דאין התינוק יונק גוף האיסור, והאיסור רק זמני (דמותר אחר פסח), וגם יש זה וזה גורם. והוה ליה היתר גמור מדינא, מכל מקום כתב דמטמטם הלב, על אחת כמה וכמה ביונק חלב עכו"ם.

וברוך השם שהטיב חסדו עמנו וזה כמה שנים שמצוי בשוק חלב לקטנים עם השגחה מעולה והוא זכות גדול. ובכהאי גוונא ודאי פשיעה גדולה להקל בענין זה, ולפטם בידים תינוקות שלא טעמו טעם חטא בחלב עכויים ולבנות להם יסוד רע וגו'וע שמפסידן לכל ימי חייהם והוא מעוות לא יוכל לתקון. הגע עצמך כמה הורים מתפללין ובוכין ומצטערין אם חס ושלום הבנים מתנהגין שלא כהוגן, וכל שכן אם יצאו לתרבות רעה אין קץ לצרת האב ואם. והיאך ילכו ובידים שלהן יעשו זאת לבניהם על ידי חלב עכויים שאפילו באופן דמותר על פי הלכה עדיין מטמטם הלב. פוק חזי דברי המדרש שהביאו התוספות (ע"ז דף י") דחלב מטמא וחלב מטהר.

ועל כן דעתינו כי מי שבידו ובכחו לעשות בענין זה שישתו הגדולים והקטנים רק חלב ישראל זכות הרבים תלוי בו ואין קץ לשכרו, כי מלבד המצוה הגדולה של התבדלות מדברים טמאים עוד גורם שיגדלו דור יראים ושלימים זרע בירך השם. ואם מתייגעין להציל נפשות ישראל להחזירן לחיק ישראל על אחת כמה וכמה להצילן שלא יתטמטם לבם ומוחם ויתגדלו על חיק התורה ויראי שמים שלא יצטרכו להשיבם מעון אחר כך חס ושלום והרי זה מציל דורות שלימים לדי ועבודתו.

ובזכות פרישה ממאכלות אסורות נזכה לדורות ישרים ובקרוב נאכל מסעודת לויתן בציון עיר קדשינו ומשיח צדקינו בראשנו אמן.

# רפאל בלום

אבדקייק קאשוי בעדפארד היללס נ.י.

# משה שטרן

אבדק״ק דעברעצין ברוקלין נ.י.

# שלום קרויז

אבדקייק אדווארי ברוקלין נ.י.

## שלום יהודה גראס

אבדקייק האלמין ברוקלין נוא יארק



# הבשר הכשר?

# • נתגלה הסוד •

בספר הזה יבואר:

מצב הכשרות בארצות הברית איך שמאכילים נבילות וטריפות בכל ארצות הברית לעיני כל חי? כמו שהיה בעיר קראקא



יצא לאור פה מיאמי ביטש כ"ב אלול תשם"א לפ"ק אסיפה הגדולה שעשו הגאווערמענט עם כל בעלי הכשרות הגדולים

# במגדלי התאומים טווין טאויערס

נתגלה לעין כל, כי הבשר הכשר בארצות הברית היא עולה פי טריליאן יותר נבילות וטריפות ממה שמכרו בעיר קראקא

הספר הזה נדפס ונחלק באותו היום כמה שעות לפני האירוע למספרם 9.11

בחודש האחד עשר היא חודש אב, ביום התשיעי הוא תשעה באב

יצא לאור פה מיאמי ביטש כ״ב אלול תשס״א לפ״ק ❖ ❖ ❖

# תוכן הענינים

# של הבשר הכשר?

א. איך מאכילים בארצות הברית נבילות וטריפות

לעיני כל חי? כמו בעיר קראקא.

ב. וועד הכשרות של הרב מהאלמין עושים אָת ההכנות הנחוצות לאסיפה הגדולה.

ג. הדרשן הראשון.

ד. השלב השני.

ה. השלב השלישי.

ו. הדורש הראשון הראש מבוטשער יוניאן.

ז. 3600 ייכשר בוטשעריסיי נסגרו השנה -מי אשם בזה?

ח. הספרים של סיטי אויף קראקא עשו את הפעולה הנכונה

ט. המשגיח מספר איך שנתוספו 6 טריעלערס על הדרך

- י. מעשה שהיה כך היה
- יא. בעל הבשר לקח את המשגיח למשפט יב. הרב גראס נותן הספרים לאנשי הממשלה
  - יג. הרב רובין קורא להרב גראס החוצה כדי לדבר בפרטיות עם אנשי הממשלה
- יד. הרב שלום רובין מגלה סודות לרב גראס מה שהולך עם הלשונות והכבדים ששולחים לארץ ישראל
- טו. הרב גראס אומר דרשה לכמה דקות באנגלית
- טז. הרב גנעק אומר שהרב גראס יטלפן להאופיס שלו
  - יז. דרשתו של הרב הגאון שלמה שווייצר.
- יח. לדבר עם הרב אלעזר ווייס הוא הראש של המפקח על הכשרות מטעם הממשלה.



ה

# נתגלה הסוד

#### של הכשרות בארצות הברית

- N -

# איך מאכילים בארצות הברית נבילות וטריפות לעיני כל חי? כמו בעיר קראקא

יום אחד מקבל הרב גראס טלפון מהרב שלום רובין מברונקס<sup>א</sup> ומזמין אותו לאסיפה גדולה<sup>ב</sup> ולמלחמה כבידה<sup>ג</sup> על

א) הרב רובין הוא הראש והממונה לפקח על הכשרות מטעם משרד ממשלת וואשינגטון ואלבעני. שם הארגאניזעישען הוא "כשר ענפארסמענט בירו סטעיט אויף ניו יארק". [כפי ששמעתי, הרב שלום רובין נפטר כבר, והמקום שלו לקח אחד בשם "אלעזר ווייס" שעבר ביחד עם הרב ניימאן בקוי דזשוי בבארא פארק].

במשרד הזה יש להם משגיחים שהולכים לכל מסעדה, קעטערינג, ובוטשער'ס ועוד, לפקח אם שומרים על הכשרות, כי ישנו איסור וחוק של הממשלה לא לשקר ולרמות ולמכור לבן אדם דבר שזה לא אמת, אם כותבים כשר צריך להיות על זה הכשר. אם כתוב על הפלומבע שנשחט ניקור ונמלח, והם מוצאים שלא עשו הניקור כהוגן, את המקום שתפסו, מקבל טיקעט, פעם ראשונה סכום קטן, ואחר כך סכום גדול יותר, לפי מה שתפסו אותו.

אפשר לקבל מהממשלה ליסט של מאות רעסטאראנטים ובוטשערס ועוד, שתפסו אותם (ליסט מכל השנה, מכל ארצות הברית שמצאו את המכשולים, וכמה ששילמו קנס), שהכשילו את האנשים בדברים לא כשרים, שזה נגד החוק לרמות אנשים.

ב) את כל הדברים שנאמרו באסיפה זו כתבה אשה בשארט הענט רייטינג. יש להם דו״ח של 400 מאות עמודים, ואפשר לקבל את כל זה במשרד שלהם. אפשר להגיע לזה מהר מאוד דרך האינטערנעט.

ויש גם כן דו"ח בעיתון דזויש פרעס ממה שהיה שם.

ג) הרב רובין נלחם מלחמה כבידה על הכשרות וכמה פעמים נתנו לו מכות וכמעט שהרגו אותו, אפשר לברר בעיתון דזוש פרעס, כל מה שכתוב היה עליו, ומהמערכת הכשרות שלו. הכשרות (מטעם משרד הממשלה בוואשינגטואן ואלבעני) שעושים במנהטן במגדלי התאומים (טווין טויאויריס).

הוא אומר לרב גראס ששם תהיה מלחמה גדולה, מצד אחד יהיה הבוטשער יוניאן (שהם היוניאן של כל הבוטשעריס<sup>ד</sup>

גם אפשר לראות בספר שלי על הניקור חלק.... החוקים של הממשלה של וואשינגטון, ואפשר על ידי החוק הזה לבקש מהם שילכו לראות גם כן במיאמי את המאפיות והמסעדות ולתפוס אותם.

- ד) שוחט אחד מפיצבורג סיפר לי לפני 30 שנה שהוא מקבל גליון חדשי מהבוטשער יוניאן, ושם מצא כתוב איך שהגאווערמענט תפס את מיל מארט גלאט כשר קאמפאני (אגב: למיל מארט יש להם שבע שמות, כמו שיש לשטן שבע שמות:
- 1. מיל מארט, 2. סאטמער פלייש, 3. עלען פעקינג, 4. צעלים, 5. פאפא פלייש, 6. גלאט כשר פלייש, ועוד). איך שהם הביאו והאכילו בשר טרף, ונתנו לו עונש גדול.

כדאי לציין שלפני שלושים שנה כשפגשתי את השוחט הנ"ל מפיצבורג וסיפרתי לו מה שהולך בשחיטה כי הבעלי בתים של החסידישע שחיטה שקוראים להם בשם בדוי ושקר על שם של סאטמאר, וזה שקר כזה גדול שהרבי מסאטמאר כתב מודעה לפני שלושים וחמש שנה בעיתון של מארגן דשזורנאל שלא הוא ולא המוסד שלו נותנים הכשר על הבשר שנקרא וויינשטאק או סאטמער פלייש קאמפאני וכו', והאנשים הסוחרים השותפים של עמלק (כמו שכתוב בחז"ל קידושין פ"ב), ש"הכשר בטבחים הוא שותפו של עמלק", ואנשי המאפיה של עמלק הם צוחקים על הכל כמו שרש"י אומר על הפסוק תמחה את זכר עמלק בסוף פרשת כי תצא, ואנשי עמלקים האלו, לא מפחדים כלל ללכת בראש גלוי עם כל מיני שקרים, ולוקחים את הרבנים הכי הגדולים שיש להם שם גדול (אבל בלי טיפת יראת שמים) ומשלמים להם מיליוני דולארים שיתנו השגחה עבור בצע כסף, והכסף הגדול הזה מעוור אותם, שאפילו אם רוצים לראות אינם יכולים, והכסף סוגר את העינים שלהם שלא ירצו לראות את האמת. וכך העמלק הזה עם שותפיו שוחטים את כל עם ישראל.

וכדאי לצייו כי ישנם כיום הרבה העוסקים בהצלת עם ישראל להחזירם למוטב וב"ה שנעשו הרבה בעלי תשובה, ויש התעוררות גדולה מאוד, אבל כל אלו לא מבינים בכלל שהבעי׳ הכי גדולה שבעלי תשובה האמיתיים נתקלים בזה שאוכלים נבילות וטריפות חלב ודם, ועל ידי זה חוזרים לקלקולם, כמו שאמרתי כמה פעמים בדרשות, וכתבתי כמה מכתבים לכ"ק האדמו"ר מליובאביטש זצ"ל בענין זה, ונעתיק כאן מה שנדפס בקונטרס דברי תורה פרשת כי תבא באמצע אמירת הדרשה, בקשני המארח הרב גוטניק שליט"א, לספר את הקשר שהי' לי עם - להבחל"ח - כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זי"ע. ולהיות אשר "כל מה שבעל הבית אומר לך עשה", לכן הפסקתי באמצע אמירת התורה, ומפני קוצר הזמן סיפרתי רק ענין אחד, כדלהלן.

הנה כאשר כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זי"ע יצא בקריאה אודות מבצעי-הקודש בענין תפילין, מזוזה, "בית מלא ספרים" ועוד, ועל ידי פעולותיו הקדושים עשה הרבה בעלי תשובה, נתעוררתי אז מאד מענין הבעלי-תשובה, ונזכרתי מה שכתוב בעל המאור ושמש בפרשתנו, וז"ל: שמעתי מהרה"ק האלקי האבדק"ק נשחיז זצוק"ל, כי מפני זה יארע לבעלי תשובה שחוזרין לקלקולן, לפי שאינן נזהרין במאכלות אסורות, ואינם נזהרים לאכול בקדושה, ועל ידי כן הנצוצים המגולגלים במאכלים והם מושכים אותם אחורנית, עכ"ל.

ישבתי אז לילה שלם וכתבתי לכ"ק אדמו"ר מליובאוויטש מכתב ארוך (בערך טו"ב עמודים), שהיות וכ"ק האדמו"ר פועל הרבה ועושה הרבה בעלי תשובה ב"ה, והיות ומובא במאור ושמש הנ"ל שבעלי תשובה חוזרין לקלקולן ע"י שאינם נזהרים במאכלות אטורות, וכן ידוע המכתב שכתב הרמב"ם לאנשי מדינה אחתד (והעתקתיו במכתבי לכ"ק אדמו"ר מליובאוויטש), שעל ידי מאכלות אטורות נעשו כופרים רח"ל, שלא האמינו בביאת המשיח, וכן הארכתי בגודל מעלת מצות תפילין ומזוזה (עיין ספרי מזוזת ישראל כהלכתה) שכן ירבה וכן יפרוץ, סיפורים נוראים על זה, מה שבעיני ראיתי כו".

על כן הצעתי לכ"ק אדמו"ר מליובאוויטש, שיצא ב"מבצע" חדש, שהבעלי-תשובה יאכלו בכשרות. כמובן שלא כתבתי לו פרטים אין ומה לעשות, רק הצעתי שיעשה מבצע כשרות. גם הצעתי שיסדרו כתה ללמד שוחטים ובודקים, כי אין אומן בלא כלים, ואם אין שוחטים טובים, אזי אין כשרות. ולדאבונינו אין כמעט שוחטים טובים שאפשר לסמוך עליהם.

עברו כמה שבועות ולא קבלתי תשובה. התקשרתי עם ליובאוויטש ודברתי בטלפון עם הרב חודקוב ואמרתי לו שכתבתי מכתב ארוך לכ"ק אדמו"ר זי"ע, ושאלתיו האם הגיע מכתבי ליעדו. וענה לי, שאכן מכתבי הגיע והרבי ראה את המכתב. על שאלתי למה לא קבלתי תשובה על מכתבי, ענה לי: התשובה למכתבך קיבלת כבר בעתון "אלגעמיינער זשורנאל". על תמיהתי מהי כוונתו

n

בזה, סיפר לי, שזה עתה יצא כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש במבצע חדש בקשר עם "מבצע כשרות האכילה ושתי", והוא, שכל מי שמקבל עליו להכשיר את המטכח שלו. הנה ליובאוויטש תשלם עבורו חצי ממחיר כלים חדשים, שיוכלו לקנות אותם בחצי ממחירם בחנות "G. & SONS". ולאמת דברין אמר לי, שאני יכול לילך בעצמי לברר בחנות הנ"ל, אשר אנשים כבר קנו שם כלים בעד עשרות אלפי דולר (אשר מחצית המחיר משלמים מליובאוויטש). הלכתי תיכף ומיד ודברתי עם בעל החנות הנ"ל, ואישר לי את כל הנ"ל. ועל הצעת השוחטים אמר לי הרב חודקוב, שאכן בישיבת תומכי תמימים ליובאוויטש המרכזית, ב"770", מתקיים בכל שנה או שנתיים כתה של שוחטים כו'.

כעבור זמו מה כתבתי לכ"ק אדמו"ר מליובאוויטש עוד מכתב, ותוכנו היה, שראיתי שדברי היוצאים מן הלב נכנסו אל לבו כו', וב"ה שרבינו יצא במבצע כשרות הכלים הנ״ל, אך דא עקא, שכאשר מכניסים בכלים חדשים וכשרים, בשר שאינו כשר, אז הכלים נטרפים ביום אחד, והרי אי אפשר לקנות כלים חדשים בכל יום. ולהיות שלדאבונינו היום הרבנים נמכרים בעד בצע כסף כידוע והמכשולות עצומות מאוד, על כו לדעתי אין עצה אחרת רק שרבני ליובאוויטש (שאי אפשר לקנות אותם בבצע כסף) יסדרו שחיטה תחת השגחתם, ובמסירות נפש יכולים לסדר כשרות על צד היותר טוב.

כעבור זמן קצר טילפנו אלי - להבחל"ח - הגה"צ ר' זלמן שמעון דווארקין זצ"ל והרב דוב בער ליווי ע"ה, וסידרו תיכף שחיטה וכו', וקראו אותי שאבוא לראות את השחיטה וכו'. ופרסמתי, שבזמן שאצל שאר החסידים שחטו 1,200 עופות לשעה ע"י שוחט אחד, הנה בליובאוויטש שוחטים רק 300 עופות לשעה, [וכל זה היה אז, ומה שעושים כיום צריכים לברר, כי לדאבונינו הרב שותפו של עמלק איננו נותן שינה לעיניו] (ועיין בספרי אכילת בשר הלכה למעשה באריכות).

עוד ענין אחד כדאי לציין: לפני הרבה שנים כשהרב מהאלמין שמע שכ"ק מרו אדמו"ר מליובאביטש מרעיש עולומות על אמונה בביאת המשיח ושצריר תיכף ומיד לבא, ומחלק דולרים לאלפי יהודים ומברך אותם חשב הרב מהאלמים שהוא ילך גם כן לקבל דולר וכך יהיה לו באפשרות לעורר את הרבי על עיקר העיכוב של ביאת המשיח.

כך הוה, האדמו"ר מהאלמין הלך עם כמה מאנשיו לקבל דולר, ואומר להרבי מליובאביטש שהיות ושמע שהרבי עוסק הרבה בהתעוררות לביאת משיח צדקינו, על כן רציתי לעוררו מה שכתבו הצדיקים רבי נתן אדלער והבעל בארצות הברית) ומצד השני יהיו המשגיחים של היוניאן, ויהיו שם הארגאניזעשען של האוי יוי ועוד וועדי כשרות, ועיתונאים, ועוד.

הבוטשער יוניאן רוצים לבטל את כל מערכת הפיקוח על הכשרות מטעם משרדי הממשלה, ולסגור אותם אחת ולתמיד.

הרב שלום רובין מבקש מהרב גראס (הרב של האלמין) להכין את עצמו להגיד דרשה בדקות ספורות (בקיצור נמרץ) על מערכת הכשרות, מהדברים הנחוצים ביותר, כי אין הרבה זמן לדבר.

# הוועד הכשרות של הרב מהאלמין עושים את ההכנות הנחוצות להאסיפה הגדולה

הרב גראס טלפן תיכף ומיד לכמה מהרבנים מחברי וועד הכשרות כדי להתאסף ולחשוב עצות ותחבולות איך לעזור

שם טוב זי"ע שעיקר עיכוב ביאת המשיח שאינו בא הוא בגלל השחיטה שמאכילים את עם ישראל בנבילות וטריפות ואם יתקנו זאת יבא תיכף ומיד ממש, וציין לו למה שכתוב בספרים "למה משיח לא בא בשנת הכתר" שהיה כידוע שנת הגאולה, שהצדיקים הקדושים אמדו אז שמשיח בוודאי יבא ואעתיק ממקצת מס' האביב מהנוגע לדעת בדורנו וז"ל: ר' נתן אדלר ותלמידו ר' משה סופר מפרעשבורג מקובלים בנסתר, ר' נתן אדלר רצה לפסול השוחטים דפרנקפוט דמיין, ולהכניע חותם הסטרא אחרא ששורה על שוחטים פסולים בסוד על חרבך תחיי וגו' ואלמלא השיג כל רצונו בא משיח, אך הסיים העמיד עליו רודפים קצבים והוצרך לברוח וזה היה סוד ירידת הבעל שם טוב הקדוש לעלמא הדין ורמז על זה ב"זעם תצעד אר"ץ ראשי תיבות זביחה עירובין מקוואות. ועוד ציינתי לו כמה מאמרים, שאין כאן מקומו להאריך. וענה לי שאין כבר זמן לזה כי כלו כל הקיצין ומשיח צריך לבא תיכף ומיד ממש, ושמחתי מאוד על זה, [כי כל עבודתי הוא רק ומשיח צריך לבא תיכף ומיד ממש, ושמחתי לפני שלושים ושתיים שנה הספר הקדוש של החפץ חיים ציפית לישועה) והרבי חשב שאני חסיד סאטמאר וצוחק עליו על מה שאמר לי בזה, ואמר לי שזה לא צחוק כי צריך לבא תיכף ומיד.

לרב רובין במלחמה הכבידה הזאת, ולגלות אחת ולתמיד את מערכת הנבילות וטריפות שהחברה של אנשי המחנוייט (ראשיי תיבויית מאכילי חלב נבילה וטריפה), מאכילים את עם ישראל כולו בארצות הברית. ואנשי המחנוייט האלו הם מהנחשים שכתוב בתורה ייוהנחש היה ערום מכל חית השדה אשר עשה ה' אלקים ויאמר אל האשה אף כי אמר אלקים לא תאכלו מכל עץ הגן (בראשית ג, א) ונחש בגימטריא משיח - מסמל מל עץ הגן (בראשית ג, א) ונחש בגימטריא משיח מסמל את יצר הרע המשדל את האדם לחטוא. וידוע שכאשר יבוא משיח יתבטל יצר הרע, והוא מרמז בזה שהגימטריא של יבוא משיח יתבטל יצר הרע, והוא מרמז בזה שהגימטריא של יבוא משיח יתבטל ואר הרע, והוא מרמז בזה שהגימטריא של הראשונה היתה מאכלות אסורות, ומפני זה נגזר מיתה לא עלינו, כי אם אדם הראשון לא היה פוגם בזה היו חיים לעולם. נועיין בספר והחי יתן אל לבו, מה שאמר כ"ק אדמו"ר מליובאביץ לכ"ק אדמו"ר מהאלמין שליט"א, עיין שם).

הדו-שיח נדפס בספר ייתורת מנחם - מנחם ציוןיי וזה לשונו:

#### יום השביעי דה"שבעה" - יום ג' כ"ח שבט

הזהירות בעניני אכילה - עץ הדעת / לאחרי גי שעות היי אדה"ר מקדש על יין דעה"ד / לעתיד לבוא עתיד חזיר להטהר

#### להרה"ג שלום יהודה גרוס שליט"א - גאב"ד ואדמו"ר מהאלמין

הגרש"י גרוס שליט"א: שמעתי שכאשר אדמו"ר הזקן היי במאסר, מסר נפשו על אכילת פת פלטר, באמרו - במענה לשאלה היתכן לאבד נפשו על דבר שיש למצוא לו היתר ע"פ הלכה (ורק בעשי"ת יש להזהר ולהקפיד יותר כוי). הרי, המאבד עצמו אין לו חלק לעוה"ב - שמוטב לו לאבד עוה"ב מאשר לאכול דבר שאינו כשר בתכלית!

כ"ק אדמו"ר שליט"א: כללות ענין המיתה בעולם (שבגלל זה ישנו הענין דניחום אבלים) הוא כתוצאה מאכילת דבר בלתי-רצוי - עץ הדעת, כמ"ש "כי ביום אכלך ממנו גוי", שעי"ז נקנסה מיתה על האדם על כל הדורות.

ולפלא, שמהחידושים דלעתיד לבוא הוא היתר דבר שאסור באכילה - כמארזייל<sup>ח</sup> שעתיד חזיר להטהר, עתיד הקבייה להחזירו לישראל.

ומעין זה מצינו גם בכיבוש הארץ - שהותר להם אפילו קדלי דחזירי $^{\mathtt{v}}$ .

אמנם, ענין זה אינו אלא באופן היוצא מן הכלל, מצד פקוח נפש (בכיבוש הארץ), או כשיבוא הזמן שייעתיד הקבייה להחזירויי. אבל העבודה עייד הרגיל, שזוהי ההכנה לזמן שייעתיד הקבייה להחזירויי, היא - דוקא עייי שלילת מאכל בלתי-רצוי, שלילת עץ הדעת.

ויש להוסיף ולהעיר על פלא נוסף - שכל האיסור דעץ הדעת לא היי אלא למשך גי שעות בלבד, ייואילו המתין גי שעות עד שבת היי כל פריו קודש הילולים להייי (עייד הענין דיישלש שנים יהיי

ו) נסמן בלקוטי שיחות חלק יז סוף עמוד 190 ואילך.

ז) בראשית ב, יז.

ח) נסמן בלקוטי שיחות חלק יב סוף עמוד 175 ואילך.

ט) חולין דף יז ע"א. וראה רמב"ן מטות לא, כג.

י) ש"ך עה"ת קדושים יט, כג. הובא בלקוטי תורה ר"פ קדושים. וראה לקוטי שיחות חלק כד ריש ע' 133. וש"נ.

יב

לכם ערלים"<sup>א</sup>), שהיי זוכה לקדש על יין מעץ הדעת שייגפן המייב

ויה"ר שנזכה בקרוב ממש ל"יום שכולו שבת ומנוחה לחיי הסעודה ייקדשו על אין המשומר, ויאכלו הסעודה העולמים יי $^{'}$ , שאז יקדשו על יין המשומר, ויאכלו דלויתו ושור הבר.

#### השלב הראשון

הרב גראס הציע שצריכים תיכף ומיד לקחת את ספר *"קול* השחיטה" ולתרגם אותו לאנגלית. ולתת את הספר הזה לכל האנשים הגדולים ממשרדי הממשלה של וואשינגטון ואלבאני.

#### השלב השני

להכין ספר שאלון שיתנו למשרדי הממשלה שיוכלו לכתוב את כל התשובות בכמה דקות,

ווהשאלון הזה צריך להיות בשפת האנגלית כדי שכל רופא או משגיח ועטערין מהממשלה שהולכים להשגיח על בריאות הבהמות והעופות יוכלו למלאות לנו את הטפסים האלו, בלי שנצטרך לשלוח אנשים, וכך אף אחד לא ידע מה שהרופא ממלא, ולא יחשדו שיש כאן אנשים ממערכת הכשרות שלנו שאומרים לרופאים מה לכתוב.

ועל ידי זה יוכלו לדעת מה שקורה בכל בתי השחיטה.

יא) קדושים שם.

יב) ברכות מ, סע"א. וש"נ. וראה ב"ר פי"ט, ה.

יג) ראה ברכות לד, ב. ב"ב עה, א. ויק"ר פי"ג, ג. ועוד.

#### השלב השלישי

להכין מספר דרשות למנהלי וועד הכשרות שידרשו באסיפה ויוכיחו למפקחי ממשלת ארצות הברית שישנם אנשים שלא מפחדים מאנשי המאפיה, ויוצאים בגלוי עם השם שלהם נגד כל אלו שמכשילים את הרבים, ועל ידי זה הממשלה תחזק את מערכת המפקחים על הכשרות בארצות הברית.

בסייעתא דשמיא למעלה מדרך הטבע הצלחנו במהירות רבה לתרגם את הספר קול השחיטה ולהכין את כל ההוכחות הנחוצות ולהביא אותם לאסיפה של הרב רובין בטווין טויערס.

באסיפה היו אנשי הקונגרס, עורכי דין [לויער׳ס] אנשים מהאוי יוי, אגודת המשגיחים, בוטשער יוניאן, אנשי עיתונאים ועוד.

#### הדרשן הראשון היה מנהל הבוטשער יוניאן

הוא התחיל בדרשה לספר איזה פעולות גדולות עושים הבטושער יוניאן, ורק בגללם החזיקו מעמד כל הבוטשעריס שמוכרים **בשר כשר** בארצות הברית. והתחיל לצעוק, הדבר הנורא שקורה היום בזמנים האלו הוא נורא ואיום.

ידוע שלפני כמה שנים היו לנו 3900 **כשר בוטשעריס** בארצות הברית, והכל הלך על דרך הטוב, אנחנו הבטחנו שכל יהודי בארצות הברית יוכל לקנות בשר כשר.

עד שבאו המפקחים מהממשלה והתחילו לתת טיקעטס לכל ה"כשר בוטשער'ס" שמצאו אצלו משהוא לא כהוגן, למשל מצאו אצלו בשר לא כשר נתנו לו תיכף קנס של כמה אלפי מצאו אצלו בשר לא כשר נתנו לו תיכף קנס של כמה אלפי דולר, כשהבוטער ראה שהקנסים עולים לו יותר מדאי החליט לסגור את הבוטשר שלו, כי לא השתלם לו לשלם כל כך הרבה כסף בכנסות והפסדים...

#### 3600 בוטשער נסגרו השנה - מי אשם בזה

הצעקה הגדולה שנסגרו 3600 כשר בוטשעריס - מי אשם בזה! - האשמה היא של משרד הפיקוח של הרב שלום רובין, צריכים לסגור את האופיס הזה תיכף ומיד!

#### הספרים של סיטי אויף קראקא עשו את הפעולה הנכונה

הרב גראס אומר להרב שווייצער אתה שומע מה שהראש של הבוטשער יוניאן אומר: שסגרו 3600 בוטשער בכמה שנים האחרונות, זאת אומרת שהפסיקו לאכול בשר בהמה, כי ישראל קדושים הם, ואם שומעים מה שהולך בבשר מפסיקים לאכול. בגלל זה לבד היה כדאי לבוא לכאן ולשמוע את זה.

#### המשגיח מספר איך שנתוספו 6 טריעלערס על הדרך

המשגיח מהיוניאן של המשגיחים מספר מה שקרה אצלו, ומפני מה נחוץ כל כך היימשגיחים יוניאןיי

#### מעשה שהיה כך היה

המשגיח מספר ששלח, 12 טרעילערס עם בשר ועשה את כל הסימנים על הבשר, וחתם את החתימה שלו על הטרעילערס, וגם כן עשה תמונה ממנו ומפלעיטס של הטרעילערס, וצלם תמונה שלו עומד ליד הטרילרס ושל מספר המכונית (פלעיטס) למקום ששלח הגיעו 18 טרעילערס במקום 12 טרעילערס, והכל היה עם אותם החתימות, זאת אומרת שזייפו את

יד) זה לא אומר שאפשר לסמוך על המשגיחים, רק המשגיח הזה היה ירא שמים ועשה מה שמוטל עליו.

#### בעל הבשר לקח את המשגיח למשפט

כמובן שבעל הבשר לקח את המשגיח למשפט, והמשגיחים יוניאן לקחו עורכי דין (לויערס), (וצריכים לברר מה שקרה אחר כך)יחית.

#### הרב גראס מהאלמין נותן הספרים לאנשי הממשלה

הרב גראס הגיע עם הרב שווייצער, הם נתנו ספרים של ייקול השחיטהיי להרב שלום רובין ולמפקחים של אנשי הממשלה מוואשינגטון ואלבעני. את כל הדוקאמענטים האלו הדפיסו בעיתון "אלגעמיינער דזשורנאליי בלשון אידיש ותרגמו את זה לאנגלית, כדי שאנשי הממשלה תדע בדיוק מה שקורה עם הכשרות בארצות הברית.

# הרב רובין קורא להרב גראס מהאלמין החוצה כדי לדבר בפרטיות עם אנשי הממשלה

הרב שלום רובין קורא להרב גראס מהאלמין ואומר לו בא נצא החוצה לדבר עם אנשי הממשלה.

הרב רובין מספר לרב גראס באנגלית בנוכחותם של שניים מאנשי הממשלה אחד מוואשינגטון ואחד מאלבעני, ומספר שבכל יום שישי הוא מדבר עם שני אלו ומתרגם להם את כל הכתבות על כשרות הבשר שהרב גראס מהאלמין מדפיס בעיתון אלגעמיינער דזשורנאל, הם אמרו לרב גראס, שאם לא היו יודעים כל מה שקורא בקשר לכשרות הבשר כבר מזמן היו מפסיקים את הפיקוח על הכשרות, ועשו תמונות ביחד עם הרב גראס.

טו) צריכים לראות את כל הרעפּאָרט׳ס שכתבו אז. הרב שיין יודע קצת מענינים אלו, כפי ששמעתי הבוטשער הצליח בהקאָרט נגד הכָשר ענפארסמענט בירא.

טז) התמונות האלו אפשר לקבל אצל הכשר ענפארסמענט בירא.

# הרב שלום רובין מגלה סודות לרב גראס מהאלמין מה שקורה עם הלשונות והכבדים ששולחים לארץ ישראל

הרב רובין מספר לרב גראס מהאלמין שיש לו דוקאמענטים איך שולחים לארץ ישראל אלפי טונות של לשונות וכבדים וגראשעצע של בהמות בתור בשר כשר והם בכלל לא נשחטו ולא ניקרו ולא נמלחו, רק פשוט נבילות וטריפות ממה שהגויים הורגים, וכל זה עם פלאמבעס כאלו זה כשר.

הרב רובין אומר לרב גראס שישלח לו קאָפי של המכתב שבו אפשר לראות בדיוק איך שכמה אלפי טונות של בשר כשר יוצאים לארץ ישראל ואין פוצה ומצפצף.

#### הרב גראס אומר דרשה לכמה דקות באנגלית

הרב גראס מתחיל לדבר בדרשתו כדלהלן:

"אני מנהל את "וועד הכשרות העולמי" כאן בארצות הברית, אנחנו מדפיסים עשרות אלפים מדריכי כשרות ושולחים אותם לכל העולם. הרב גראס מציין ומדבר נגד האוי יוי ואומר המצב הכי הגרוע בארצות הברית הוא שיש לנו את מערכת הכשרות של האוי יוי, והם נותנים הכשרים, אני רוצה לציין דבר אחד ומאוד חשוב, שעל ההכשרים שהם נותנים לבתי השחיטה, הם עושים מיליוני דולרים לא די שהם לא מתקנים, אלא עוד מקלקלים, והשוחטים מתלוננים ובוכים לרבנים שלהם שמכריחים אותם לעבוד כפול ממה שמותר לשוחט לשחוט, ועל ידי זה אין להם שום הרגשה לשחיטה ולבדוק את סכין השחיטה, והאוי יוי מצפצפים על כולם ולא די שלא עוזרים להשוחטים אלא מקלקלים ואומרים שאם אתה לא יכול לשחוט אל תשחט, ויבוא מישהוא אחר במקומך, והשוחטים מפחדים לעזוב את מקום השחיטה שלא ישארו חס ושלום בלי פרנסה, וכך האוי יוי מכשילים את כל היהודים בארצות הברית באכילת נבילות וטריפות. וכדאי לציין כי ישנם 9 רבנים שיצאו עם מודעה שאסור לשוחט אחד לשחוט יותר מ - 600 עופות לשעה, והם שוחטים אלף ויותר לשוחט אחד לשעה.

#### הרב גנעק אומר שרב גראס יטלפן להאופיס שלו

הרב גנעק שהוא הראש של האוי יוי בקש מהרב גראס שיטלפן אליו למשרד כדי שיוכל לדבר על כל הבעיות האלו.

הרב גראס עונה לו ישר בפנים, שכל מה שהוא אומר זה שקר, כי הרב גראס טלפן אליו מספר פעמים אך הוא אף פעם לא קיבל את השיחות שלו. כך נוהגים כל הממשירים ומאכילי טריפות, כשמישהוא מטלפן אליהם לדבר על הבעיות לא עונים לו, וכך עושה גם הרב היינימאן כשהרב טלפן אליו.

#### דרשתו של הרב הגאון שלמה שווייצר

הרב שלמה שווייצער אמר דרשה באנגלית ובקע רקיעים בדרשתו, כולם עמדו בהלם, הוא ספר להם חלק מהמלחמות הגדולות שהרב גראס מנהל במלחמתו נגד הקצבים של היורשים מעיר קראקא שהגיעו לארצות הברית להאכיל את כל עם ישראל בנבילות וטריפות חלב ודם, ואומר שמשרדי הממשלה צריכים לעיין בכובד ראש ולהגן על כל היהודים שיוכלו לאכול בשר כשר, הוא חוזר ציין והסביר איך הגיע מצב שפה בארצות הברית אי אפשר לדעת אם אוכלים בשר כשר או לא כשר. והמצב הוא שאנשים לא יכולים להכניס בפה חתיכת בשר כשר.



#### למה אין לנו שחיטות כשרות - ואיך עובדת החברה של המאפיה החסידית, שקוראים להם "חסידישע מאפיה"

כדאי לציין מה שכתוב בספר "היום יום" של הרב מהאלמין שליט"א בדף שנ"ט [אותיות שט"ן] וזה לשונו: "אמרתי לשוחט אחד מפיטצבורג שמאוד כדאי לעשות שחיטה מתונה כשרה עם כל ההידורים", ואולי כדאי לו להיות שותף בהביזנעס או ינהל את הביזנעס, כי הוא יוכל להתפרנס פרנסה טובה, הוא ענה לי שהוא יכול לעשות את זה כי ליד מקום מגוריו יש שחיטה קטנה בפיטצבורג, ויכולים להביא כמה שוחטים מניו יורק, ואמר שאם אני מביא לו שוחטים טובים הוא יסדר הכל.

אמרתי לו שאני מפחד מדבר אחד שהמאפיה החסידית [חסידישע מאפיה], ישברו אותך בכל מיני אופנים שלא תוכל להחזיק מעמד, אתה עוד לא מכיר אותם, ואתה עוד לא יודע מה הם מסוגלים לעשות.

הוא ענה לי: אני מכיר את העניינים האלו, ואם אני רוצה להתחיל בשחיטה אני צריך לשלוח את המאפיה לראש שלהם שישבור לו את הרגלים שיצטרך ללכת עם ווילטשער לכל החיים ולהגיד לו שזה בא ממני, ואם אתה תעשה עוד משהוא, אז נחתוך את הראש שלך, ואז נוכל להתחיל את השחיטה שלנו.

כששמעתי את כל זה לא רציתי לעשות כלום, אני לא רוצה להיות חלק ברציחות ושפיכות דמים חס ושלום, כי הגם שכל זה מגיע להם, אבל חס ושלום לא על ידי.

[וכדאי לציין מה שכתוב בעיתון ״המחנה החרידי״ שבעלי הבתים של החסידישע שחיטה שלחו גוי והוא לקח סכין ושם את הסכין מתחת לגרון של הגאון הצדיק ממארגארעטען כמו שרוצה לשחוט אותו, ואמר להגאון הצדיק ממארגארעטען שעשה שחיטה חדשה וקטנה של בהמות, והוא אמר לו אם אתה תמשיך עם השחיטה שלך, אני שוחט אותך על המקום, אמר לו הרב ממארגארעטען אני מפסיק תיכף ומיד. אבל הוא לא הפסיק וניצל מהם ונשאר בחיים ב״ה].

כשהגיע האדמו״ר מבעלזא שליט״א לארצות הברית מאות שוטרים [פאליס] והעליקאפטרים היו צריכים לשמור עליובבורו פארק ברוקלין שלא יהרגו אותו, כל זה פורסם בטלוויזיה ובעיתונים, זה היה חילול השם, שחסידות אחת רוצה להרוג את האדמו״ר של חסידות אחרת. [וכל זה היה בגלל שהאדמו״ר מבעלז רצה לעשות בית דין צדק של כשרות ושחיטה כשרה] זה הגיע למצב שחסידי סאטמאר שמו לו פצצה בבית, וברוך השם שמצאו את הפצצה לפני שהתפוצץ.

#### כל זה בא בגלל שהתפטמו בנבילות וטריפות וחֱלֶב שהיא אסור כרת רחמנא ליצלן.

בדיוק אז נסע הגאון הצדיק רבי חיים לייב כ״ץ שהוא היה אז הרב שלהם בבארא פארק, הוא נסע לדעטרויט לעשות שחיטה של בהמות בהשגחת בעלז, הוא טלפן אלי לומר לי שהוא רוצה לפתוח שחיטה חדשה וכשרה, אבל בשום אופן לא יפתח רק אם אני אבא ואומר לו שהשחיטה היא כשרה למהדרין בכל הפרטים.

אשתי הרבנית שתחייה בכתה לפניי שלא להתערב במלחמה הפוליטית בין סאטמאר לבעלז, ואמרה לי אתה לא רואה מה קורה! כל העיר מלאה משטרה והליקופטרים, הם אפילו משתמשים בפצצות, זה מאוד מסוכן להתערב במלחמה כזאת בין חסידות אחת לשניה.

אמרתי להרב חייל כייץ שיטלפן לי בחזרה בעוד חצי שעה, ואני אדבר איתו. סיפרתי לו שהרבנית בוכה וכוי. הרב כייץ אמר לי תדע ידידי, אם אתה לא בא אז כל האחריות שאוכלים בשר לא כשר עליך. ואם אני אבוא יכולים עוד השבוע לתת ליהודים לאכול בשר כשר. אני הסברתי לרבנית שאין לי ברירה, כי אני לא מסוגל לקחת עלי אחריות כה גדולה, כי צריכים להציל את עם ישראל בבשר כשר. וצריך להיות לנו אמונה ובטחון בהשם יתברך שמו.

טסתי לדטרויט, ונזהרתי שאף אחד לא ידע מכלום, וב״ה הצלחנו לעשות שחיטה כשרה.

אבל מעשי שטיין הצליח ואנשי המאפיה התחילו לעשות טרור נגד בית השחיטה, ומעשה שטיין הצליח שמקום השחיטה שייך לגויים שהחזיקו בו עשרים ושמונה שנים, כשבאו אנשי המאפיה החסידית ועשו את הטרור שלהם לבית השחיטה נסגר באין ברירה.



COLUMN TO THE PARTY OF THE PART

الميكن ويمادين ويماد

あいのいいいいいいいいいいい

# הקרמה

שאול ויאמר הלא אנכי מקטני שבטי ישראל מי אנכי נבוק וחדל אישים ושפל אנשי'אשר אעלה על בפוחי עב ואדתק **לגדולים ולחכמים המחברים ספרים שמלבם "ולאי" מילין ואני גיעור** וריק אך הנה אנכי הרואה את כל המעשים אבר נעשים חחת בשמש והנה הוא הכל ורעו 'רוח באשר שבעו"ה נתרבו בדורו 'הללו שוחטין ונודקים בפרט מנקרי הכשר שאינ'בני חורה כאחד מן הנוה מאחרי הצחן רק שתכוון בשחלת השחימות וחף לא בולם ומחו עינים מראון בספרי הקודש רק מקרקרי קיר ונהמא .הימא כחרנגול בשחיטוא זלבס בל עמהם לא אחברר להם שום דין על בוריו וזו בא מחמח חסרון ידיע וחסרון השנחה שאין שום משגיח ע"ו בעו"ה ולל דק אמרחי אהי׳ כמוכיר לגדולי הדור המה הרבנים היושבים .על כסיו דין ובוודת הייבדעתי ובידי לחבר חיבור גדול על שו"ב ועל כיקון א בידי באשר שקדמוני בעלי מחברים המה בעל נ"ש ומכח והי חבורם כי יפה כיוונו ויערב לי אשרי להם שוכו לוכת לולא נשאר לי רקמעט מועיר להחגדר בו והוא דבר גדן מיבורי בפנים וגם הלעחי דברי לפני הרב המאור הגאל הלחינו וראב"ד דגליל וב"ד הלדק דקהלחינו והלדיק מפיהם אמרות טהורות לגזור בגזירות ושמחות על כו ידין להשגיח ע"ז ולגדור הפרצה הואח בגליל ואמו"ט אשר אה לעבור על איסור כרת אשר לא נשמע כמוה בשו' מקום דחל כמו שהראיתי להם ובעיניהם ראו שתכשילים באיסיק צידיו האשורים משום חלב ודם וחוחכים בסומא בארובא ים נתוח הבהמה ומקום החלבים לכן אזרחי כגבור חלצי ה'באל"ה ורומח הכחיב ואחרי שולחי אל ידי מבינים ויה לעבור ושוב בסבורי ואמרו מי יחן מילי ויולחבו בעץ 'נדבה רוחי אותו להכיא על מזכח הדפום בדי לפרם אני אשר נגע יראת אלקים בלבבו להשגיח ע"ו על המנקרים והשוחטים אר כחי' וזכח 'מבקרך ומצאנך כאשר לויחיך ונחעורו ד שנלטווה משרע"ה בע"פ ככל דיני שחיטה ועינ שתם בוה ואכלחם ונראה שלום יו"ם - ועתה בני שמל וחטים לוקחים השכין ביד רמה ועומדים על הבהמי

הכחמה מוטה וכוכה ומושרם עלמה בי אין כח בידו

נחומו.

האוחו אכורי אינו תביט בכשיים הבחמה אבל הוא מבים בלשיה. ובהדיוטות ראו שאני הרב הגדול שקול אני כסמא"ל הלוקח נששות וא"כ רואה ההחמנות הנחונות לו ושמח בהם ואשחו מהבלת ,בספר פ"י ומחיתרת בשכנותיה ראו מעלותינו ומעלת הרב הגדול ם"ת כה יתי׳ וכה יאריך יתים אם לא חביאם תעלחם לשחוע שסופם כי הכט וראה כמה הוא גדול רבינו הקדוש ועל שלא חפ באותו עגל ואמר לו לכך נולרת נתיסר ביסורין קשים וחורתו לא הגינה עליו עאכ"ו אנו פחוחי ערך איך שלריך הפוחע להיות לדיק יצמור שלא יפגום ללם אלקים דאל"ל נדמה לבהמה ונמלא שוחע בהמה לבהמה וכיון דהשוחט בלחי טהור היא או אוחו שחיטה נקרא לבהמה ימיחה משונה משא"כ בהיוחו לדיק הנון שנקראת חקון בי ע"י שחיט" בהכשר ע"י לדיק מחוקנת ועולה למדריגת בע"ח מדבר ובפרט אם מגולגול בה איזה נפש שחטא לכן אחינו השוחטים חושו על נפשוחיכ" ועל נפשוח ישראל שלא להכשיל ח"ו שלא לעבור על לפלי עור לא תחן מכשול עכ"ל

אבחוב לכם הנחנת השומט ואוהרותיו איך יתנהג לל ימי חייו שיהי׳ השוחט לחדן מופלג ומפולפל וכפרט

שדינים השייכ' לו ואל יסמוך על הקיצור דינים שבכל מקום שאמרב להאריך אין רשאי לקצר ויציין ציונים ושימנים על כל הדינים שלא ושכח וכדי לוכוח את הרבים אכתוב רמו על בדיקת הריאה ובנקל

ליכול לחזור כל הדינים שהוא מרומז בפסוק בעבור תברכך נפשי צטרם אמות נוטריקון בעבור בני עוד בדוק לראה ביאה חברבך בחלת בדיקה באשונה בלפופה ד' פשוטה: נפשי נוטריקון בפרדה פצולין שוה בשוה יחרת בטרם ר"ת בועה שינרא בירין בורסא אמות ר"ת. האה לרדא תולעים י הא לך רמו לבדיקת הריאה מן החירה שאל יול בהם וא"ל תאמר שהוא מדרבנן ואחר שילמוד כל הדינים שיהי שנור בפיך ובלבכך לעשוחו שחלמוד לאמן ידך הימיב הן בהשחות יסכין צריך אומן יד הן בשחיעה צריך אומן יד והרגל גדול ובפרט בדיני החלוי בריאה שלריך שיראה בעיניו ואל יסתוך על רבו שיאמר לו ע"פ רק שיראו עיניו הלכה למעשה כל הדינים ויוהר בוה שעבודת הקודש עליך ואחר שלמדח כאשר הזהרתי לך שינוהר רעיונך ויחקן מחשבחך לפבודת הכורא ויעקור מלכך כל המידוא תגונות כמו שכק חרב רבינו נויים וויטאל בשער: הקדושה שלו י שלא יהי' שים מיד

# הקדניה

הצהיד מחדי מחוחר ומושרש בכל מיני חשידות וסרישות יותר מכל חדש חיקר מכל מדים ויקדש עלמך במוחר לך אסילו כדיבור בלא להוציא דבר משיף שלא לצוחף וגם אראה לך מושת ע"ו כשמבוא אצל הקצבים לשחוש אוי יעמדו כולם כנגדף ויקבלו אותף בשבר פנים יפוח נשיחש ובניה׳ אוי יעמדו כולם כנגדף ויקבלו אותף בשבר פנים יפוח נשיחש ובניה׳ דעבדיים ייהלוך ויאמרו איך אתה אותן גדול הן בשחישה הן בבדיק׳ השרט במיעוך השרבות לא ראימ כל ימינו שוחש מומהה כוה אשילו דבורו געים כל זה כדי להכשילך בכן איעלך דיהי אלקי עתך בשחלך לכיה הקצב שלא חלך ריקש רק שחקץ איזה שפר שעף ללמיה שם בכיחי דווהא או לא ישגשך שום רע בעזה"ש ואל יראה על היולעיגיי זעל המשלולנים מתך בי ללצים הוא ילין ועליך עבודת הקודש ואם דעל המהג אוי מותר אשה כאבול ולהאביל אחרי יומכה וכחיה וכראה בכיאם גואל והמבשר ונובה לאבול מבשר זכח שלמיו אשר הגיע דמם על היר המוכח ב"ב אתן פלה :

שאול באחי לדבר אורוח השוחמים המנקרים משוממן

הייחי מעיר לעיר ממדינה למדינה ימה וצפינה ורעות דבום מנחחי הנה והנה חשר לא יעשה בישראל כהנה במעשה ניקום הבהמח הן בחלק האחור הן בחלק השנים ידי בולם יוצאים ומחשחש נשים ועבדים וקשנים דרך פקידה בעלמא כפקידי אכות על בנים ואבות סונים אל הידעונים וסתשים אינם ידדעים תאומת לא חלוק ולא כילק בין גידין האשורים משום דם או משום חלב אשי במלא ניתח דק מילחה למילחה מדמה והזרי כי רעה רחיתי ונבהלח ונשחוממתי על היושבים על כשה חוראה הלכתי ושאלתי על מה ראוי מלשולי׳ כאלה בישראל אשר מלאתי וה ווה מנקרים וחילופיהן בנולכ מותכים ומשליכים דברים התוחרים ומאכילים דברים האסורי׳ באין מניחה אין אומר ואין דברי 'וחתובח 'הרמה אלי שהתורה מכס 'וואחה מגלה וחיך נחסשה ונחקורה אחרי הדברי׳ החלה כאשר באמ׳ אמרן על הלכו ציקור אי אפשר לכחו צלפרוט כולה רק איש מפי איש צרה! להיות כידו קבלה וכל התלוין בניקור אומרי' שכך וכך קבלנו ואנחנה להיות כידו קבלה וכל התלוין בניקור אומרי שכך וכך קבלנו ואנחנה לא נדע על מי נשמוך ואני כשמעי כל אלה אתרתי עת לעשות להי להשר מחשבת 'ורחמנא ליצלן מדעחם ואף ששניחם ושלשחם אכל לא ישה פורשתם חתח ולדק הוא שכך כחבו השוסקים בהלכות ניקוח שח"א לפרוע ככחב מעשה ניקור אלא בראיית עין אבל אין כוונחו להקל על מי שכא להיוח מנקר " אלא להחמיר ולהגיד כי ישר הוא ללמוד כל הלכוח ניקור מחוך חורה שככחב וגם מדבריה' שבע"ש אל

הנח ידך ומאו אמרחי עחה כאחי על מה שכבר נלטערתי מפלי מח בשחניתי מכל ביח אבוחו ופני משפחתי שלא הי' בהם שום שוחש ומנקר שחתה כולם חכמים כולם נבונים ומופלגים בחדרת ובתלות מלאים ברתונים ותוכים אח חרבים לגדולים וקטנים עחה אני רואה שהניחו לי מפום להחגדר פרלה גדולה אשר עד לשמים עילה באשר שבתדינה הוה דחיים תדינת ואמו"ט אין שום אדם שילמוד דיני ליחוד אליכא דהילכחא וכגלל אה אזרחי כגבור חלצי לגדור חפרצה אואח להודיע חמכשול שהעולם נכשלים בעו"ה באישור כרח הרי ידוע שכבר הזהיר לנו בעל לחם הסנים כשמשרידים חלק הסניתי מן חלק האחור שלא להניח הכשר שבין צלע י"ב לנלע י"ג לחלק חשניתי גם כשיחזוך למטה בכסלים שיחחוך למטה מהטיבור שחוח שייך לחלק האזור ועכשיו העולם אינם נוהרים כוה כי שחירעות עושים שתניחי? מבשר שבין צלע י"ב לצלע י"ג לחלק חסנים וגם החלב אשר על ראשי מדפנות אינם מנקרים זמרשילין את הרכים באישור גמור כתר בתר מחוכר לחלב הכליות וגם הששר לחש השנים כחב בשירוש מן חצר הכבד ולמעלה שייך לחלב בכליות וחין משניחין ע"ווחף חש חנשים שכמוני מוכיחים לחש ע"ד אינם משגימים עליהם באמר 'נני שמך לאיש התורה חדשה אחה מבים שלינו ע"כ אמרחייגם ע"ו זכרח לי אלקי למוכח על גילוי ושיתן מוב מלתא היא שיוכנו הגאונים הרבנים לחקור ולדרוש אחרי הקצרים המנקרים אז עושין כהלכחן משא"כ בשלא היו בידם שיתנים חנ"ל לא ידעו מאומה וגסלא הי'בידס ליחן השנח'ע"ו מחת' שלא בקיאי' בתעשה חילוקים הכ"ל אכל עחה אחם הדבקים בה' אלקיכם עמדו וגדרו משרנה הואח אשר לא יעשה בישראל ולא יוידון עוד זגם באחי לחוחיר לכל מי שנגע יראח אלקים בלבי שישניה על ניקורי בני מעיים שהיא מסורה לנשים מאין להם לידע מהום בחלבים האיסורים מי אתר להם ומי הראה להם מקומם באשר שלא מלאתי במדינה זו שום למדן שיראה בעיניו מקום האישור הק שילמד בששר ואינם מתאמלים ומשחדלים לראות כדי שיכירו בעביעת עין דבר האישור אמרתי שגם זה הוא רק מעשה קלישה בעו"ם כדי להכשיב את ישראל בטומאת איסור אכילה דווקא שלא יהי' ח"ו חיקון וכשל"ה הקדוש דמ"ח לישראל שישדר מן הגלוח כי זה מנתחר: ע"א כחוב וו"ל ומוה נבוא להבין ענין חטומאה כי בעבור אדם על מטה א' מתורחינו הקדושה באכילה חלב ודם וכיולא הרי הדבר הום.

# חקרמה

מטח הוא גשמי וכראה לעובר עליו דבר מיעש אמס למעלה היא טומאה בלי שיעור כי בשי רוחניות עליית ה וצוה כן הוא שיעור ירירת השומאה בכמה מלאכי חבלה עכ"ל יוגם הרב ר' חיים וויטאל הפליג באוהה' אישור אבילה בשערי הקדושה שלו עד מאוד יודי לנו בהערה זו והנבון יבין י לכן אחינו ב"י חושו על עלמיכם ועל גלות השכינה שחהא למודכם לש"ש כדי לשמור ולעשות כי לא המדרש הוא העיקר אלא המעשה ובפרע בלימוד אישור ומיחר שלא יהי 'למודו רק מן הש' אלא שיראה בעיניו ג"כ בדי שיוכל להזהיר את כל העם מן האיסור וגם מן הראוי להיות בכל עיר ועיר לכל השחו'א 'או ב'שיהיו מומחין בלימוד וכמעשה כדי שיוכל להשגיח ולחומרי את העם מן האיסורים לכלחי ידה ממנו נדת ח"ו ובוכות זה יזכו לעלות לציון בריכה שיבא לבלחי ידה ממנו נדת ח"ו ובוכות זה יזכו לעלות לציון בריכה שיבא הגואל, והמבשר ב"ב א"ם:

# ספר לחם שערים

אחרי כחכי ההקדמה שעמדתי ברמו דברי ועכשו הוכרת לשל הכתניבאר היטיב באשר בהיוחי על מקומי ועק קנקני היו כל עיר ועיר סרים, למשמעתי ואסרו החלב אשר על ראשי הדפנות בחלק הפניתי כמו, שהראחי להש ועכשיו שנדדתי ממקומי והייחי נע וכד בארץ זה שלוש שנים וכשבאחי על מקו ני הראשון ומנאתי הפרנה הנדולה שאינם מנקרים החלב הוה ושאלתי מה זה ועל מה זה והשיבו לי שבק"ק ווילנא אינם מנקרים החלב הוה באמרם שהחלב הוה מוחר ואמרחי בלבי איך יכול להיוח עיר ואם בישראל שלא ישגיחו על אישור כזה ח"ו יכול לתיו' שהדין עמהם ולא האמנחי בעלמי שמח טעות הי' בידי ודרשתי וחקרתי בים החלמוד ובכל הפוסקים ראשונים ואחרונים ולא מצאחי שום היחר בעולט והצעתי דברי לפני הרב הנאון מגדול אכבית דין דגליל וכ"ד צדק דקהלחינו יל"ו ווצחרו עשרה לותדים מבחת"ד לחקור אחר דין זה והלכ עמהם לבים התעבחיים והרחיתי להסחיך החלב הוה הוא מחובר עם חלב הבליות ביחד בקרום אחד דהייט באותו קרום הדק המחפשט בכל הלחלים ה"ז החלב עם חלב הכליות ביחד ונתנו עידיהן והגדיקו אותי ואשרו החלצ הוה במקומינו וחקרנו מנין יצא הטעו'הוה בעול שאינם משגיחים על החלב חום לאשור אותו ומצאנו שהטעו 'הוא שלא דקדקו בדכרי

צדברי רמ"ח ז"ל בחשר שבי"ד סימן ס"ד סעיף ז' כחב הרמ"ח זוה לשונו וסדר ניקור אלו החלבים לריך רחי' מן הבקי בנקור וח"ח לבחר היטי'כשפר וכל אלו החלבי'אין לחוש להם אלא באחוריים של להמר היטי'כשפר וכל אלו החלבי'אין לחוש להם אלא באחוריים של להמה אבל בחלי בהמה של פנים אין בהם חלבים אילו רק קזח מן בקרום שעל חלב הכסלים הנשאר בראשי הדפנו'על הכסלים הנשאר בראש' ולריך להסיר אוחו הקרום משם ויש נוהגים ג"כ להפריד בבשר הנדבק שם זה ע"ג זה ולגרור החלב שביניה' ויש מחירין משר' במחשב חפוי בשר וכן המנהג באשכנו ובעירינו עכ"ל ב

מפרשים רק קלח מן הקרום שעל חלב הכסלים התרום י נשאר בראשי הדפנות ולא החלב ואמרתי להם הרי חלב מחם הקרום ברחשי הדפנים וחמרו לי זה החלב ננוחר שהוח חלב אדפנות מה שנדרש בת"ל וחקרתי מניין יצא להם טעות זה והבנתי מדבריהם שפרשו חלב שעל הכסלים שהחלב על גבי הכסלים ואנר איאין בחוש שאינו כן חלב שעל הכסלים פרוצו החלב מעל לכסלים והיינר למעלה מן הכסלים כמו שפירש רש"יז"ל נראה בגובה הכסלים זות הכליות ולא על גבי הכסלים באשר שעל גבי הכסלים תחת לירום הדק לא חמנא שום חלב מראבה לסופה מן החוה עד הירכים החלב חם בראשי הדשמיח ובצלעות הענות עד עצם הנק 'הנק"ה ששם מחחילין חלב הכסלים לא על הכשר והא ראי׳ הרי בגמ׳ בדף ח'ע"ב נקוב ולא ליסחוף אינש כפלא אבשרי דדאיב חרבא ופי' הש"י ז"ל זהיינר הכסלים עה הכליות באשר שעל הכסלים אין שום חלב רק ועל לכסלים וכך הוא פירושו ברמ"א רק קצח מן הקרוםשעל חלב ונשליט היכן הוא החלב מעל לכשלים על ראשי הדפנות ומראה באלבער עוד הפעם משל לכסלים הנשאר שם בראשה דהיינו על אשי הדפנות באשר שעל הכשר אין שום חלב רק הקרום דאלת"ה "לו להרמ"א לכחוב רק קלח מן הקרוש ולשמוק 'למה הזכיר חלב לסלי 'אלא בוודאי שהוא מצריך להשיר הקרו' עם החלב והא ראי כת יוצריך הי'לו לכחוב לריך בלא ו'אלא הו'מוסיף על ענין ראשון משיר החל 'והקרו 'אשר עליו ומה שהוא מאזיר על הקרום כי הקרו' מפשט על הבשר אדום ג"כ ואם לא הי' מוהיר עליו דווקא הי' אמעות האסור רק על החלב והקרום אשר עליו ובאמח כל הקרום וא אסור אף על הכבר אדום ועל החלב לא הי' לריך להוהיר כי שמר זכים עליו שקוו ה אוחו חלב הכחלים והוא מורגל בפי כל ישראב לכ הכסלים אסור לכך לא הזהיר עליו עכשיו מסולקח חמיהחו בל מעדני

מעדכי י"ט שהו' מחמיה על הרמ"א שלא הנריך לחסיר החלב שחת הקרום וו"ל כחשרי כחב לבד קרום דק וקלוש חמחששע בכל הכם וכו' וכחבעליו הרת"א בהגה"ח והוא בחלק אחוריים רה קצח נשאר בדחשי הדפנוח בחלק חשנים על חכסלים הנשחר שם ברחשם וצריון להשיר אוחו הקרום משם כ"כ חרמ"א בהגהומיו ובחשובה להרשב" סימו ס"ח כתב וו"ל אומו חלב שמחת הרוט דק הסמוך למתין וודא חסור וחין זה נהרח חוך הכסלים אלח אוחו שהבשר ממש שיפה אוח והוא שעומד בין כפלי בשר הכסלים אכל אוחו שהקרום לבדחום אוחו נראס הוא על הכשר ולא בחודהכשר ואין לך מי שמחירו עכ" וכחפו הכ"י גם רמ"ח כד"מ שלג וחמיהני עליו שלח פי' כן בהג"ה שכחבתי שצריד לקלוף ג"כ החלב שחחת אותו מקרום עכ"ל כך כח מעדני י"ם כדברי חמודות שלו הרי הרב מעדני י"ט למד פי' ברמ" שלא הצריך להסיר רה בהרוסומחמי׳ עליו שלא הצריך להסיר החל ב"כ אבל עכשיו כשפירשתי דברי הרמ"א אין שום חמי' עליו בעז" **בעוד ראי׳ ברור 'שדעח הרמ"א ג"כ על החלב שבראשי הדפנו' לאסו** אותו מסנישמבי 'השלוגח'על החלבשתחת הבשר הנדבק והלא כל דא הוא מה החלב אשר למעלה חחת חקרו' לבד מותר החלב שחח'הבש הגדבק כ"ש כיון שהוא מחופם אלא דדעת ברמ"א לאסור הקרו בהחלב שחחחיו ג"כ כי חוא מחלב הכסלים והחלב שחחח הכש פלוגחא היא כי יש מחירין והקשו לי מנין לו להרמ"א שקורא לחנ שעל רחשי הדפט׳ חלב חכסלים הרי הרב חלפס פירש חלב הכסלי מחיך דלייפין אטמח'אצל עצם הנק"ה שם חלב הכפלים ואמרחי לה פה דעחיכם על מה שאמר הרב אלשם חלב הכסלים האיך דליים אטמחא שמורה דווקא על מקום החוא ולא יוחר אינו כן אלא שו מחחילין החלב ומחששעין עד חלר הכבד ומה שכחב'דליישין אשמח דיק לסימן משני מה קורין כסלים לשון כסול ושחול כן כחב הר חלפם בעצמו כל זמן שחין חשוי בשר הכל נקרח חלב הכסלים וטוו מרייהרב אלפס הורא לתרבא דהולבשתא זה הוא חלב אשר ש הבסלים והקשה הרב רבינו ניסים זח אינו וחירץ הר"ן כך הו פירושו ברב אלפס גם זה מן חלב הכסלים והנה כך הוא פירוש ברת"א גם זה מן חלב הכסלים אשר על ראשי הדשנוח כי הוא בקרו אחד עם חלב הכליו׳ וראוי להקרבה כי הוא נמשך עם הקרום והכליו ביחד כשחשחוך את היותרת עם אלבע הכבד אוי ימפוך אותו החל אשר על ראשי הדשנוח עם הכליות הכל ביחד כמו שכחוב כח"כ סדו

הרבה ועלשיו הוא מחורץ מה שהקשו לי ה"ו חלב הדפנוח הרי אנד וואין בחוש שזה מן חלב הכסלים רק שהטעוח ילא מדברי רמ"א ז"ל מו שפירשתי וגם מפני שקורא ראשי הדפנות ובד"מ שלו קורא וה ואש הכסל וו"ל החלב אשר על ראש הכסל חחח הקרום לבד וודאי ובור שאינו מקרי חפוי וחלב הדפנוח הם למעלה מחלר הדבד ללד בריאת זה החלב מוחר שאינו ראוי להחרבה כמ"ש בח"כ גם שלא ונחחנו קודם הפרח חלבו דהיינו מן התחובר כך הוא בח"כ הרי אבואר שלא ינחחו הכהמה קודם הקטרה בשביל שהי' לריך להשיר איוחרת עם חלב אשר על ראשי דפנוח עם חכליות והכסלים הכל ציחד ואיך אחם יכרלים להחיר החלב הזה ועוד ראיות ברורות לכל הדעות שאותו מלב אשר על ראשי הדפנות הואמן חלב הכסלים שהרי החומין שבעוקץ הס ג' מימין וכ' משמאל הס אסורים לפי שסמוכין לחלב הכסלים כמו שמדמ' הב"י בכור י"ד בסי'ם"ד איסורו של חוטי העוקך לחוטי הטחול ח"ל איסורן של אילו ואילו שווין אלו סמוכין לחלב שעל הכסלים הרי ויב"י קורא אוחר ג"ל חלב הכסלים ואמרו לי מנין אחה אומר שחוטי בעוקד הם בחלק הפנים והראיחי להם שפי' רש"י ז"ל בגמ' בדף צ"ג העוקך הוא פלאנקן והרחה מקומם של אילו החוטין שראש אחד מחובר בשדרה וראשי הפצולין נדבקים חחת החוה בראש הצלעות ובחב החום' צריך להוהיר אותם שקונים חלק הפניתי לחטט אחריהם וגם הרמב"ם ז"ל בפ"ז מהלכור מאכלות אהורות סימן י"א כתב וו"ל ה' חוטין יש ככסלים וכולם משום חלב וכחב ע"ו הגחות מיימינו הוא שבכסלים פינוך לחוה עד הרום הכבר ששביב הדפנוח בחוחכין כדי שיכנים שם יד הבודק הריאה הרי הם בחלק הפנימי ולא בחלק האחור והחוטין הם אסורין משום חלב ועליהם אין שוב חלב אחר רק אוחר חלב חשר על רחשי הדפלות והחלב יהי' מוחר היחכן זה אלא בעות בעוה"ר בידינו כאשר שאין שום משגיח ע"ו יגם ברוקח סי' ח"ט בחב וז"ל ולוכן הכליות לריך לשרש אחריו וכל החלב שעל העלמות של כסלים ועצמות החוליות שתחת הכסלים - והחוטין שבכסלים ג' בכסל ימין שכל א' נחלק לב' וב' בכסל שמאל שכל אחד נחלק לג' וישרש אחריהם שהן חלב שלא יניח בחוט השערה עב"ל י וגם בלחם השכנים הזהיר על אוחו חלב להקצבים שידקדקו אחר חצר הכבד כי מן חה"כ ולמטה מחחיל חלב הכליות ומחלב האחור יחשב וז"ל בחחכם הפנים שקורין פריידק מחלה החחור דרכם של הקלבים לחחוד

כשיפוע עד שתלפרים הכשר שהוא מדובה על ללע י"ג להפנים א בריכים לחלק לנקר אותו חחיכת בשר המשופע כינו חלק האחור ד מקומות ידועים למנקרי הכשר וגם דרכם לחחוך במקום שכלי הצלעוח בשיפוע בפלחנקין למטה על הכחל וכד מקום שקורין הני שטעלי"ן והוא שייך לחלק האחור וצריך לנחרו ואין העולם מרגים בזה לכן לריכים להוהירם בוה שלא יחתבו ב"א עד פוף הכיבו שהוא מקום מוגבל ומשם ולהלאה כלל לא וגם יש בהמוח ביש לה ללעות גדולות ביש בהן מוח בכל לד י"ד או ט"ו וישבאין להם אל י"ג וכן ידקדקו הקלבים אחר חלר הכבד כי מן חה"כ ולמעלה אין ש חלב ומחה"כ ולמטה מחחיל חלב הכליות וחלב המעיים ובאר מי מלבים ומשם צריך ניקור ומחלב החחור יחשב עכ"ל . הרי אנו רואן בחום שבעה"ם כיוןלדברי רמ"א שהחלב אשר על ראשי הדפנו 'אפון הרי הוא אומר מחצר הרבוד ולמטה מחלב האחור יחשב וכחב עלי בעל בית לחם יהודה לא ראיתי נוהנין כן אלא במו שרחוב משאם בנימין ויש מקום לטעות באשר שים משרשים שלתב הבל"י חולה על לח"ה אודוח אוחו חלב אשר למטה מחה"כ וזה אינו הרי הוא מפלפו חודות הצלעות יחירות הרי תסיים דבריו כמ"ש מ"ב בחשר שבל" סבר שבשביל הצלשת הזהיר בלח"הפ לדקדק ואחר חה"כ ואמר כל דאיתי נוהגין כן וזה אינו לא בשביל הצלעות הוהיר בלח"ה לדקדה חחר חה"כ אלא בשביל החלב אשר על ראשי הדפנות כמו שמסיים דבריו מחה"ב ולמכה מחחיל חלב הכליות ומחלב האחור יחבב הי' לא לכחוב מחלק האחור יחשב אלא וודאי לא הקשיד רק על החלב ולא על הללעות וכך פרושו הלח"ה כשתחלקים חלק השנים תחלק האחור צריך להניח ללע אחת מכל לד לחלק האחור וגם יש לפעמים בהמות שיש להם בכל לד י"ג או י"ד כנ"ל או ג"כ אין לריך להניח לחלק האחור רק צלע אחת מפני שאוחה צלע יוצאת כולה חוד לחה"כ לכך היא אסורה מפני שהיא טמונה כולה בחלב הכסלים והכליות .וע"ז הזהיר ג"ב על אותו בשר של אותו הגלע וגם על הבשר שלמטה מהטיבור מפני שחלב המחניים מחפשמים עד המקום הזה כמו שכחוב הב"י חלב המחניים מחפשמים עד הנלע י"ב ולוה לדקו ג"כ דברי רמ"א באמרו אין לחוש לחותו החלכים מחלק השנים ' כיזן שאינר מחסשט חלב המחניים רק עד גלע י"ב חבל מה שמשיים דבריו רק קלח מן הקרום הנשחר על חלב הכסלים ברחשי הדפכות לזה כיון בעל לחת"פ שתוהיר להקלבים לדקדק אחר חה כ כנ"ל מפני שחה"כ

שפיע ויורק מן הכליות עד החוה ונשחרו רחשי הצלעום כמו היחב ור חוץ לחה"כ לצד האחור וחלב הכליות מחפשמים על אוחם רחשי לשות עד הוזה בקרום אחד ושכשיו לדקו דברי רמ"א ודברי לחם חנים שהחלב אשר על ראשי הדשנות הוא מן חלב הכסלים והוא ואף שהקשו לי הא הפרי חדש קורא לעוקץ ונכ דחי חשור שבתי לחם לאו קושי לכלל וז"ל של הפ"ח פי׳ עוקץ הוכב והוא בחלי ל אחור וכמשכין החוטין בחצי של פנים ווהו מ"ש המחבר ואותם אשי השצולין זכרי ולשיכך צריך לחשט אחריהם בחצי של פנים וחצי האחור של אחוריים והמחבר בכאן נמשך אחר פי' רש"י דחומין צעוקד ה' חושי דכפלי שאיסורן משום חלב לקמן בריש פ"ה חוכיר צי חוטין האשורים משום דם חוטי העוקץ וכדעת סי' הרתב"ם ת"ו וא"כ פסק לחומרא שהם חוטין אחרים מלכד ה' דכפלי אשורין משום דם אלא שמ"ש בכאן חוטין שבעוקץ אינו מדוקדה ברשב"א שבר כדעת ברתב"ם שהם תומין אחרים אלא ששבר אוסורן משום חלב דומי׳ דה׳ דבפלי זים לשחמיר ולאפור חומיב בעוקץ משום חלב ודלח כחמחבר לקמן עכ"ל הפ"ח הרי לפי פי" פ"ח סוטי טעוקץ בט כאמור איך אחה אומר שהם כפנים וכד מדו הפי' בש"ח ' אמת שראשי הפיצולן בכפלי בראשי הצלעוח הם מגרים משום חלב צאשר שהם באים מן האחור והחלב אשר עליהם ציחר ואמרתי להם אימי כן אלא החלב אשר על דיאשי החוטין אשור מחופין אשורין בשביל אוסו חלב שמונח עליהש ודלא כפי' הפ"מ ראש אחד באחור אלא כמו שפי' רש"י ז"ל שראש אחד מן החוטין וחובר בשדרה וראשי הפצולין כדבקין חחח החזה בראשי הצלעות הקושי' מה שפקשה הפ"ח על הב"י חושין שבעוקץ אינו מדוקדה א קשי כלל שכאן בשיים"ד כחב לדעת רש"י שהוא קורא בפלי עוקך ואיסורן משום חלב וכשי'ם"ה כחב לדעת הרמב"ם זקורא לונב עוקץ ואישורן משום דם ואין שום קושי׳ על הב"י מסני מה קורא כאן וכאן פוקן כאשר שיש לי על מי שיסמוך אדרכה מקושי׳ ענומח על הש"ח מה שדחק עלמו לפרש שחוטי חשהן חש גאחור ונמשחין בחצי של סניס זהו כוודאי אינו מדוקדק כאשר שתיו בוססמיכה לוה לא מן הפוסקים ולא מן הגמ' והחוש מכחיש אוך יבוב להיות שחלני החוע יהי׳ חיסור משום דם וחלי החוע משום חלב מלח מחוורחה כמו שפי' רש"י ז"ל ומי שהוה בקי בניקור התוריים ובנל לתעיד ע"ו שאין שום חוט שיבא מן האחור לפנים וחין שום ראי מהם ח

מחש"ח להחיד החלב אשר על ראשי הדפנות ועוד מלאחי און לי מ שני בעלי המחברים ה"ה בעל המחפר ספר טהרוח אהא שהיח שוחם ומנקר בק"ק פראג ובעל המחבר ספר ובח שמוא שהי' שוחם ומנקר בק"ק ליסת שפירשו על סדר ניקור של בעו שהי' שוחם ומנקר בק"ק ליסת שפירשו על סדר ניקור של בעו סציטור וז"ל של בע"ה ע"י ואח"כ מחחיל מקום סיום הגיד המוצי מן החוה ומקליף כידו אוחו הקרום שעל הכסל ופי' המחברים הג"ו הוא הקרום האשור משום חלב שעל הכסלים ובל הנגרר עמו דהיים לל חלב אשר מחחיו והמשוך עמו הכל אסור הרי אלו המחברי'כחם ג"ל לקלוף החלב אשר מחח אוחו הקרום ועבשיו אחי ורעי בוא זראו כמה ולמה זויכוחים נחווכחתי עם לומדים מופלגי חורה בכל מקום שידם מגעת ככל הפיסקים ולא מצאו שום שחירה לדכרן בעוה"ם לכן אחי ורעי כל מי שיש בידו למחוח ואימ מוחה בווראו ההולר חלוי בצווארו והחייוב מוטל על כל איש מישראל להשגיח ע"ן שלא יכשולו עם קדום באיסור כרח ח"ו ודילנו בהערה זו אלא השבחה כא בעולם בעוה"ר שאין שום בעל חורה משגיח ע"ו ואם המצא חמצא איש אשר נגע יראת אלקים כלכבו להשגיה או איו משגיחים בו ועוד שהעבחים פוערים עליו פיהם וימרקו .עליו שיניהם לאמור מי שמך לאיש עלינו לפשפש מעשינו הרי הרב וכמה מורים אשר קטנם עבה ממחניך ואין אומר בא להקריב אלינו ואחה מורה מדשה בחחה ללמדנו ובחמת הרבנים והינורים המה בקיחים בטוב הדין אך לא ראו מעולם מעשה הניהור וגם הרב רמ"א בעלמוי בחב שאין לחעלות הכול על הספר ודבר זה צריך לימוד מן הבקי והאמון בניהור לכן כל איש ישראל אשר נגע י"א כלכבו ורולה לידעו מקום החלבים האסורים שילך בעצמו אל ביח המעבחיים לראות הבחמה בשלימות וכה משפשו שיצוה על הטבח לכל יעקור הכוליי של ימין הדבוקה בשדרה ממקומה ועל הבודק יצוה לכל יחתוך החצר הככד רק הקרום לכד על היוחרת ויקח הקרום וימשוך למעלה את הקרום אז יחשרד הקרום עם החלב אשר על ראשי הדשנות עם מכליות ביסדואז יראה בעיניו וכלכנו יבין כי כנים דברי כמר שפירשתי בעוה"ש

דבר אבו זכור אוכרנו מה שראיתי בעלמי במדינות ואמוט שהקלבים לוקחים מחיכות בשר מחלק האחור בלא ניקור ואובלין כ," ואמרחי להם אחי מאין למדתם זה לעשות אל חמשו כן כי זה בשר הלריך ניקור ויענוני עזות ולא בושים כלא כל העדה כולם

דושים: וכי אין כתוך בום - להאשים אותנו בשתהונבוה - ועל כי -פחח פי לפרש דברי כי כנים . רצו לסקלוני באשנים אני ואבוי ול הדבר הום י חד בוקי סרוקי שחיר להם וה י והבבר שלוקחים בחלה החור חתיכת בשר הנקרת ברעטי"ל שתחת האי"ד פלע"ה ונאוחה חחיכה יש ג' גדים האשורים משום חלב גיד הנישה ולבד מה מריך נקלוף אותו הכשר כידוע למנקרי הכשר וגם לוקחין חחיכם בשר הנקרא מרישה קאלנער ולאוחה חתיכה אינו מועיל ניקור כלל במכוחר בפוסקים זגם חוחכים החלי' עד עלם החנק"ה עם חרבה דקולבשחה ומשקלה יוחר עד ז' וח' לטרוח זמכשילים חח סרבים בחיסור כרת דחורייתה לכן מורי נרבוחי שימו לבבכם על המכשלה הואח כישראל זוה הוא כי מלאכח הניקור מסורה לכל לעמי הארצות ולבורים ואין שום בעל חורם משגיח על זה כי עיניו לא ראו הלכם לחעשת כמו שכחבתי למעלה - ועוד על זה דוה לבי שדברתי עם במה אנשים שאין מן הצורך להוכירם לעיין על סדבר חוה י והשיבוני מה לך להוציא לעו על עם קדוש שאוכלים טריפוח הרי המנהג שוקר הלכה מנהגד לנקר כך ומנהגם בך מה בהמחם של לדיקים אין הקב"ם ותכיא מקלה ובו' ויהי כאשר שמעו אוני אח דבריסם פלצוח אחומני דמוע חדמע עיני . חושיה נדחה ממני . על כי גברה עלינו טומאת הקליפה ר"ל כי כל מגמחה להכשיל אח ישראל במאבלות אסורום דווקא כמ"ש בהקדמתי דברי ספר הקנה כי גם על הלומדים האלה הטומאה גברה י להחזיק ידי עוברי עברה שהמנהג כזה יעקור אישור מן החורה יי אוי על המנהג כוה - כי מה על כפק איפור חלב הוהיר הרב ב"י ס"ם ס"ה חלב וודאי לכ"ש כמו שהבאתי מכל הבוסקים : וכבר השיב רבינו אליין' חיים שאלה י"ב על החלב אין בו משו הולאש לעו על הראשונים ע"ש י ובות נשארה חשובחם מעל במה שהם אתרו שאחה מוליא לעו ועל מה שהשיבו לי מה בהמחש של לדיק'ובו' אביא מה שראימי בספר ישודישורש העבודה : שהוא מזהיר שם על מאכלות האסירות וז"ל ואף גם ואת שיכא האדם ירא שינים וגם מוהר בהם בשתרם ככל אתצי החקירה וכל היד המרכה לבדוק על"! לא יהיה נכון לבו בטוח ביודאי שניצול מכל וכל מאיסורים אלר זכיחוד מספק איסור עריפה וממילכ"ן שמצויים במאכלים בקיץ בחתידות י אך חיוב גדול על האדם לעשות התועל עליו ואת אשר בכחך לעשות עשה לחקור עד מקום שידו מגעת ואו על"ם יהים שוגג יה׳ ים"ם יהי׳ בכשלך ויצילך מלכד ולא יאונה לגדיק כל און - אך

מי שאינו מושש ע"ז ואוכל ושוחה בלא כדיקה וחקירה גדולה כחחלו אוי תחלמו מיכיח על שופו ואף על השפק נקרא מזיד ועונשו נדו ר"ל ומח מאנד משליג בוח"ק עיכשי אישורים אלו שחרי הוא כא: בופר בעיקר וליח לי' חולקה בחלהה דישראל ר"ל וחעמיק לפני מחמר חחד מוה"ק בדי לעו רר לב החדם חל הוריוו׳ בוה נו" סוה"ק פ'שמיני דמ"ח ע"ב ח"ח כל מחן דחכיל מחינין מחכי החסורי איחדביק בשערא אחרא וגעיל נפשיה וגרמיה ורוח מסאם שרי"עלי' ואחזי גרמיה דלית לי' חולקא באלהא עלאה ולא אה משערא' ולא אחדבק ביה ואי יפוק הכי מהאי עלמא אחידין בי' כי אינון דאחידן בשערא דמסאבא ומשאבין לי' ודייכין לי' בבר כי דאיהו געלא דמרא׳ בעלא בהאי עלמא וגעלא בעלמא דאחי'ועל די כחיב וכטמחם בם כלא א דלא אשתכח אשווחא לגעולי׳ ולא כפיי ממסאבותי' לעלמין ווי לון ווי לנפטייהו דלא יחדבהון בצרורא דחי לעלמין דהא אסחאבו ווי לגרמיהו עלייהו כחיב כי סולעחם לא חמו וגו'והיו דראון לכל בשר כוי ר' יושישתם ואמר כל עמל אדם לשים וכו' האי קרא בשעתא דדייכן לי' לב"ג בההוא עלמא כחיב כל ההור דיני וכל מאן דסביל בהסוא עלמ' ונקמין נקמחא מני' דעלמא לפיה בגין שיהי דלא נטר לי' ושאב לי' לנששי' ולא אחדבהו בשטרא דחיי בסטרא דימינא וגם הנפש לא חמלא ולא חשלים דינהא לעל צלעלמי עלמין ד"א לא חמלא לא חשלים לשלק לאחרהי לעלמין כגין דהא חיס שאכים ואחדבה׳ בש"א יר׳ יצחק אמר כל מאן דאסחאב בהו כאלו פלח ע"ו דאיהי תועבת ה׳ - ר"א הוח יחיב ובו׳ עכ"ל הרי מבואר ממאמר זה"ק שלא באה השתיר לאדם מן השתי' אם לא יוהר בעצמו וידקדה במציחיו מאוד אן מן השמים ישעוהו כמאמר התנא הבח לטהר מסייעין לו כו׳ בכן אהובי אחיי וריעי וכי איןראוי לאדם לפול מלא הומחו ארצה וליחן בעפר פיהו ופלגי מים חרד עיניו יומס לא ישקוש ולילה לא ינוח אם הולע השערה לשער בעצמו שלא היה נוהר הישיב בעוקו בחיים חיותו מתאכלות האשורות אשר אומד עונשם חמור מכל עברוח שבעולש לשי הוה"ק ובוכרון כל הדברים החלה הלוך ילך וככח חמיד לא יחשה על מיעוע שנוחיו אם ישער כנ"ל איננו בעוח כש"כ אם ילך חשכה לסינוך על החוקה כהאותרים מה בהמחם וכו' ומה לי עוד לוצק ולדבר על לב ב"א האין די ביאור עולה לכאר ולהחלהב לכב אנוש ועוד יש ליראיות גדולות שהאדם לריך לקדש עלמו מלמטה ואו מקדשין אוחו מלמעלה ולא

ישתהאומרים כנוכר למפלה לכן כל איש אשר בשם ישראל יכונה
שלו יד ושם בחורחינו הקדוש׳ ישמור וישמור עלמו ואשרי'מדברי׳
כאלה ואו נוכה לאכול מבשר ובח השלמי׳ במהר׳ בימינו א"ם
בקשתי מהגדולים הרבנים הגאונים כי מן הראוי׳ ה׳
לגזור בגזרות ושמתות שלא לקרב לעבודת ניקור רק למדן
זפלג ולא להשחמש בעבודה זו עמי הארטת והשיבו לי שאין
זרין גזירה על הלבור אא"כ רוב הקהל יכולים לעמוד בו גלל כן
לחת בדעתי לכחוב כל הלכות ניקור בלשון אשכנו אליבה דדינא
ב"פ זה יקבל עליו כל איש שלא לקרב לנקר הן חלק השנים או בני
"ביים עד שילמוד הלכות ניקור הלכה למעשה ואח כ ינקר בפרט
אכתוב אי"ה בל"א כדי שיכול בנקל להבין כלה מלאכה הנ"ל :

היישט דיח קחפר זמל אף בון מכרר ספחלטן חול חרוים כעאן דיח הויט פון דיח היירן אול דיח הויט פון דיח יהירן אול דיח הויט ווחו דיח גהידין זייכן גילעגן דריכון חויפין יהירן אול דיח הייטט דר לוכג זמל אען פון בפרי זייטין חרוים כעאן דיין בעאן הייטט דר לוכג זמל אען פון בפרי זייטין חרוים כעאן חררין אוכ' דר נחך פון מכרר שפחלטן דעם הנה אונ' ווישט אוכ' מב מניירן דעק שיפֿי כובע אונ׳ במח דיח מיטןליגין במנדליך הינטר די נייכרליך גייען וויישה מדפין מין לוכג מפיין זמל אן מרויש ליהן אים ויין לייווכט טוד, אול ביין קנה פון ביידה זייטן מין טלוכר ליגין לו וויים מדרין זמל אן מהויש כעאן זימ זיים זיים מלר מסור פון דם וועגן חול דימ ביינדליך מכדרה זייכן זיך כוהג מרויש לו וומרפון מורר לו ורעכן מיך המב נים גיפונן קייןמיסור דרויל מונ ווען אען מב טניים ועס פרעדיק פון זמדיק מויל לוועלל ביינר זמל אן המרט מויל דעס ווועלפטין ביין מב שניידן ווימרקדי פלייט וומט לו וויטין לוועלפסיןביין זונ הית דראלהנטי גיהער לום זמרים מונ דית פלמנקין זמל אן שניידן אוטרן נמפיל דער נמפיל קער לום זמרים מונ' מיבר שפחלשן דעם גרמריק מוין העלפט במין המלו זמל אן מרוש נעאן לווממ מדרין מייכר יגט מויבין מוכ' דער מכדרר מין שאמלן מוכ' ביין ברושט מיכוומניג ייט לוויים מררין מיינה ביים דים מכדרה ביו מן פֿלמנקן זים זעכן. אָלה מסור פֿון דם וועגן אונ׳ דער נחך זמל אן מרחב ליהן דימ הוים וון פֿלמנקן דהיינו זימ היבט זיך מן פֿון דעם מרט וומש דער חלר לכבר חיו מב גשניטן גיוומרן זמל אן מים מרחב ליהן בון דימ עק למנר איט דעם חלב וומט חונטר דער הויט מין דהמנו מויל די עקין

במכר אוכ׳ פון פלמנקן גמר מרב מז עש חיז וומרים ליהם זיך גרים מרמב דימ איםן חלב וומש מויד דימ עקין ביינר מיד מבר מו עש מ בר קילט מדו אוד אן איט ממן אעשר מב רייניתין בון דימ עקן במנ אמרום דעד חלב מיז משור בון חלב הכליות וועגן עם מיז מין ממר איט דית כלחת מוכץ דעד נחד וויח עם לחשט זיך מוים דית רוכ פֿלייט פֿון פֿמלנקן הייבט זיך מן מיין וויישה הויט זמל אן מב שניי דימ הוים אוני מרמב ליהן מוכי רימ חלב מב רמניגין מבר מכדר שמנן זיך כוהג חויל לו רמטין דית רוטה פלמש מוני חרוים כעאן ד פֿעטקמט רחש חת כשר לכל הרעות כחר דמרטן חת פֿר חמכרין לעי בלוטיגי מדרין זמל אן לו סניידן מדר מרוש נעאן דער נחד זמל מרוים נעאן דימ מדרין לווישין דימ ריפין דהמכו מממן פק מיז ב דוקין אונ' דער מנדרר עק מיז מן עק פֿלמנקן הינטרין ברוסט אן מרוים נעא לו וויטן דרמת בונגר מונ' גום מרוים ליהן אים מלך עקין אחרים זיח זיינן חסור פון חוב ווענן אוני חודים אן טחן בי דים מגררי זאם אוני דער נחך דים גריו פון פושלה חב שניידן מ מרוים לעאן די גיל מונ׳ לו שניידן דימ שאחלו דמרטן מיז פר המנ בליטיגה מדרק מונ'דים פלמלה מב שניידן מונ' מתויש נעאן ד דיח חדרן בון רוק ברחטין אוניפון פלמלה איט חלי פלולץ איטין ביז מן עק זי זיינן מסור פון דק וועגן י בני מענים דל המשין די חין גיווייט דחט ערשטה דעם לוכג חול לעבר זחל אם רוש פלמש מב שמלן דים הוים וומש לום לעבר לן מם חבר וומן חיז מב גישניםן אוישם אן כים וועלכי זמם אחל אן במדה זמשין דימ לוכגין גמל אן פון מכרף שניידין מלדי מיכפוכות דע החרלן זמל אן מב שניידן דעם שפין אונ׳ דימ מוהרן דחיינו פר ד חללים אונ'עפֿנין אונ' מוים שיילין פֿון אונוויינין אונ'לו קמרבין א דעם קנה אונ׳ דעק קנה הלב ווחשאן רופט ליבטיל אוו אן פון מנם סנמרן פר אן אחלנין פול למכם אין דרוכן בלוט דא 🕻 הכרם חמי דית ווחנפו אוג אן מרב כעאן דית הוים מוני ווחש מינסרין הוים ל לויצ מלן חלב אנו אן ריין אמכין רער האמת אול בית הכוסת ד מינ דים לעפלוחה מוני בים קניגה מיז מויף מזו דר בין ווים דר כי כמר רפק אמגין דמרו אן כיט אער ווימידים הוים מרחב כעאן מי אונטין דית פעטש ניש : הדרה דכנתה דמשיחת הית אנוסה ד דקין דמט זיינן דימ קישקים שמט מרום דער אכוסה מיז זימ הייב זיד מן פון אמגין מוני גייען מרום דים גרמבה קישקה שמם גיהי **B13** 

חם דהאכו ואיום קרואה כל דער ליוך המבט עם חן מרום לו גיין רשבי ססילן קישקה ווחס פון איזגין בינירית קריים פון אוו אן ריין אמבין מן ועלב עם נמל נישם בליים ווארום דער ן כרם דחמנו דער בלקן המלם אד דרמן מן מוני דער מכדרה ש מהיין מין טריפה קישלה זי המשם סנייו רישה זיול אן מחבים לשליך חשון הלבה חשל מוכ החרשן שמששיך חב וצמחמן שיכגר אונים און אן מרחב כעאן דיה הויכר מון במדה זמטן מונף שיור מרושם לוהן פון משן שבי בש מן ממרדן על מרום דימ קרים מ ממן עקדים לוויגרין פר מן וחללין מגו שיו דער דין עד מח לפון דים וענגן. מוכ' דיתו כדקשתבי אול חב ובחון וושרן הימו הויש במובל פון רות זורם וומש לו היום ביודין שים ביול אים מישי מוחד בניהן ביתר ברחשונה ליגם מויפון קבומה כה מוואן דיבו חוים למחן אוגל ליח מהבין מרוים ליהן הרמש שעתם מב גיסטסן פון לחוך בין חיך אדיע טרעסט שך הפטרבית אודרי בהאות וריות קימקש וותם מין דובר אבושה מיו גמר ררושין דהייבו זילו ן מרוים בון דר אנוסה רחש גום קייםי נים מכשופב ווען עש שמ זיך חת זמל ממן שמלה פרענן במ ממן אורה הצימה רמש שם מבי מכתי דיכה שטמט דער דין מי שבכה להדדה בשרת ומי מרימה ב שחת היסם דער אינן ... אען גמל ארמם ניהן פון ביירת ן מאן היוט אול ממן חדר דרוים ליהן אים חלי סלאין עם חים ב פון חוב וונין בביות הייסטירים כירק בחל מען דים היוט ם שמלן חוני חינעוומניה די פעם קמש חויש שניידן חוני עינו עש נפט שר משן בונה מות משן פר מדב מויר מין אינן וחל אנון ן שמלה וען זימ שן קלמן י חיו דימ בועה וחל אען זיך מט שר ש מינן חרר פון דום ווענון חול לו שכירו ברן נו שבחלפן חול חרים של הוכי הפד חול גום ם קלחםן ז חיד החב ניופהן חכררי פנאן חרחב די שאאלן ווחם שר דית מאוטר מה דהוכו לום כחשל לו דש תיו מסוד שון בסד לצ וועגין שיהן ואים בום גיד הנסה לו חייבן חייב יענר אים גיל ש אחר אען כנון מין שאחוץ חבר מונטין ניווים טים אנם די זמג כן שעם זמן בחצרם עם לום חמטר : ריח החלעי רם חיז ריף בזוק ווחו דרבעים זיינשן זחו אן חרונים נעאן די רומה בלאם אוב פרמן

בת אלל לו אונ וואם אבן מין זידיבוהג מונשי בים פנידי בו ווי מרך אימוש וועלילי ב

# חרק שני

מורם כל אנו ליך חייך אורענ זיין די בללום חוס חיין אלקר או מי ער קואסיוידולעדינודעוואוכח דער ערשטה כנו חיי רק תון גירוהנשה אמוםהבפש שמת בא מארבהאה לדר ממן ה מעכטין ירך הוג ליבוקריהן : עשמוג קמן ווילית כו אויטן חייו אוכ חי אעד כים שתש ילון הוב אעגן חיד המור הו שנין חר אותביתבתב"זה מול הקולת בל לותן חר מטור מנו וו מאין בחמה בישה מכירה בלל אין דער אלקר און וויסן . מיטלבין מון וועטם ווענף חיווערייוער ישוב מון דק ווענן אדר חול חוד मत्त्व तरकाश्वरीभागाव द्या गिर्क अस्टर्ग मारे भी भी होते शहर हर הריטר כלהחתו מישלכר אלקר אוז במחרינט זיין חז ער שהלם פנשטוחו ערישיינין גחכין דון חוב דעם חדר זחל ערי ביין בחבין בחך מוברוחל כיש פור שניידין כשר פלייש דחש איז ירוע . מוו ואים אפן טמר כים אתיר זיין ווחש מסור מיד מהן טמר אן בים מ ממט אומר חיו דער פירטר כלל מיז דער אכקר און וויטן טעם פר וומס אמן שמלט מישלכין ששירן פלייש דהמרו בון הרבי ווערט כהפשטות וועגן דער חלב פון ג'ה ווערט כהפשט דער לווו רעד פֿינפטר כול מיז דער אנקר דרום אוו ניטיינט וונרן החבין חיין לייבינט טוד על זחל דעם אעמיר חלר אחל חב וויטן דער זעקשטר כון מיו דער אנקר טחר לר ריאט אן חוב מוועק לייגן רעק שטיק פליש בין ער זעהט מרום מובער המטי פר זעחן טרפות מוני דעד אנקר טמר ניט זיין קיין שיכור מונינ ידמ שאים מוני זאל זיין אלמכה טמן במאונה ויהי נקי אה' ואישרמ קודם כל זמל אען מרב נעאן דעם פלמנקן ההמנונעם ברעי אונ׳ דעד טדיפה החלכר אים בעק ביין ווחש בלייבם פון דיח ביין זמל אטן פט חב שנמרן דעם פֿלמנקין פֿון קחלנר אען זמל מרב ניו דשם חוים אמין טריפה קחלנל 'מזי וועם אמן זעקן ווימ דימ חדר לאין חור פון בחשרין קחלנר, לעאם אען דימ לדרין אוניאען לני חרוים

בּאָפוֹ רוֹסָׁם כַּרְן נַבֵּי אין זיינן מבור בֿון גיר החיצון אשנן דמ אוול א דיע זייו אומש מיז דער גייך החילון בער עולם מיז מין טעות אח בעל העל העל בער דיר שנסט וואם בים דולו אולו זמלם דיר שי המאוד לעלם ער ליגט מויפין איטן ברחטן ער גיים פון בוקח דחי ביז מן פֿלְ גַיין שייו דימ גואוה הגירין זייכן בכן שימ עם סמים שר חים חסור בען גיד החילען שעגן זמלט חיר שיטן מו דרחיי מיז המרב חיר זמלט כים פר גרינג אמכין אפן אוו חים נחך זום רר בחד וחל אן חרמב געאן דעם קופלין חוב אען וחל חדים החקיב ללעוף לענות איבין חום הסדרה חוב׳ מוים בייבגין דעם חלב ווימי חוט הסררה חיו גילענן מונ' חב שמלין דעק פֿליניל מונ' דרמ חד מרוים ליהן אוני חב ריינין דעם חלב בהמנו עפנין דים היום בלמש חוני חב רמניגן פון א"כ פון פלמש חוני פון הוים דים חלב היישט חלב האתניים דער נחד זמל אען קרויש נעא פיכל מד דהיינו מנטקנין דימ חוליות מין בלמש דימ ממברסטה דריימ זו ממור בון הלב ועגן אוכינוית וויש נוס פריידיק בו זיים ממור ו דק וועגן כחך אוז חיך אודיע זמן וויח עם לחום זיך חוים היח ללע קטכות דהשכו דער קושלין דח היבין זיך מן דימ פרשת דמש דמן אען לו וויסין שען עם פרעסט זיך מיין פמלה מין חוט הפררה ז אען ברעלגן לום אורה הורחה אוז דער אנקר מים שיון שימ ד מרשות הייבין זיך אן אזו וועם על דעם דין כאך קלערן דער כל זמל אפן מב ריינגין רעם ביין פון קלין מוני פון וויישן ברמטן דמ ווערט (רובין עלם הנק"ה אונ' אען המקט ארויש דימ בוקם דמתא חוג' אען סגיים חוים חן חליה אול' אען החקט חרצים דיח ביין ב מלי׳ ביו חין קוסלין דאם חיו חלן אסור פון תרבא דקולבישתא וען דער נחך נעאט אען דעם אייטין ברחטן מרחב אונ׳ אען שיילט חיי חב אונ' רעק א"ב אב ריינגין אונ' דעק קיילעבדיג ברעטל אב שייל מון במרי זמטן חול עט בלמבט שאחלן במחן במן פֿון רער חלי׳ או אַען חב לייכיגן דיח חלב ביז מן דריז י דער נמך זמל אן מרוים נעאן דית קנוקנות דית דרמת ווחם פון במן המבין גיך מן דית זענן מסור מון חלב ווען חול ווייטר פון דק וועגן ביין א"כ עפֿינט אען חיין חדר בלותה.א' איז ממור פון ג"ה וועגן הרחפלו אין ממן חדר וויח ממן בשפלי חיו פון ארחית עין וועגן חונ׳ ביית דעק א"כ וותש חין פליים לוד שטיים חיין חדר שטיים רייג דער חיז חסור פון ג"ה וועגן אונ" דים הלב משם מיז לו מישן קחלעלדיג ברעטל חוכ' לו מישן ברחשן חים

ו פון ברשסיל דוח חדרין זמנן אסור פון חוב ד"ף וֹשְּלְן אוֹני ברבּ זפֿינט אען דעק ברעסיל לעאט אעו וורויט דעק פואנו של גיב דים אנקרים ווחם סניתן חב' דעם ברעטל חיי זיח ליהן חרעם וודרין זענין זימ אמכיל מריפות במפר דימ אדרן ווערן פר הקט שען זייח דער נחך נים גיפינן אול אען זחל חב רייניגין דעם מונ׳ פון דימ זיים וויח דים מייטר ליקט נחל אען מון פומנהן דיקה וומסה הויק מב סניירן מזו ווים ווימ דער ממטר פר נעאם זיי חסור פון בטר בחלב וועגן חונ' ביי חיין טור אוז אן חויך חב דן בון נוירה אעגן מוכ' דעם ארמה כפר מבריינגין אונ' דעם צר זמל אען מב רייבגין דימ א"כ מוני מב שיילין דימ רוטה פליים מלדי קנוקנות חוים שניירן דער נמך זמל אען מרוים נעאן דים שיצה ההייכו אפןיזמל איט דימ פינגר מב רייטן די כפרה לעדונילה דים טריפה לערווינה מזו בלייבן מלדי מררין ביין שררה מול' ווים שנייד מב איט מיין אעטר מוו איז ער אחבו טריפות במטל דימ רין פון לערווילה זייכן מסור פון חלב וועגן מבר ען ער, ציהם ור חרוים דער נחך שניים אען חוים דית קנקנות חיל אער נים שואכן של גיד וועגן אען זחל ריון אחבין רעק א"ב חול חב שיילין ז רוטה פֿלמש חונ׳ מלדי קנ קנות יווחש נום טריפה לעדווינה נו ם שלמדין חוכ׳ חיושין קנעפיל זחל אצן גיוומרינט זיין מרויש נעאן ין קנוקנה זיח מינומסור פון חלב וועין דער ניוך זחל אען מרוים אן דעק יד חדר ג"ה זחל אען חב שניידן דיח בשר ערוה ווחש חים בליבן פון גיר הערוה ידער גיוך זמל אן מב שיילין דים פלעשטריל ג' פֿון דוח זיים חיין שטיקיל פֿליים אען רופֿט גיר הנסה וחל אען ום ראן אחבין חול דעם שטיקיל פלמש ווחש המשט קנעפיל אוז אן ים חב שיינין אוני חויבין מיין קנוקנה חרוים געאן דער נחד זחל ען דיין אחבין דיית לשמי א"ב ממנה ממן גרויסה מונ' ממנה ממן ליינה חוני חב שיילין דעם יד חוני לו ווישן דיח א"ב חוים שניירו חוב וער כחך עסנין דעם דעק חוני חב שיינין דעם דעק מונירעם יד ער כחד זחל אען עפרין חן עק מוני חרוים נעאן חיין חרר בלורה א׳ דער כאך עפֿנין דעק יר זיינן דייא מדרין מזו וויא פֿינו פֿינור להייכו די גייען פֿיר מדרין אוני דער ניוך קערט אען מוק מויו רים מכררה לחם מיו מזו חים דער גודל דמם זמכן מין חלים זעקש חדרים ויח שילן חסור פון גיר הנטה וועגן דער נחך ספחלט אען חדב בנית דימ צרב מיו פר המכרן מיין חדר מימ מדן געפלת מה" מתי מתנר וומס

אונטר דעם חלב אוז אען דימ קכוקנות מרוים נעאן אין מיולעכריית ברעטיל אוז און חיין טפחלטן חין חיין עק אונ'מין חבדרף בק מוכ' ארוים נעון חכררין זיח זעכן מסור פון ג"ה וועגן דעל גמף שאט אען דעק קלין דער טטיה פֿלאט אומש דימ במקה פאמלן מש ער בייח דיח הייסט קלין חונ׳ דער גרחבר שטיק בֿלָיים ווחס דער אן דר במדר המסט שמטיל דימ חלב אמש לו אישן קלין מול שמשיל. יגט דמש מיז ממור פֿון חלב הכסלים שפגן פֿון דעם חלב גמש מים צור חוב חיברין קוין ביו חן שאחוץ פון בחקה דריכן ניגין מדרים ווו אען גיווחרכט זיין לו כעאן דעק ווייטין חדר מרוים לו ליהן בון אחלן מרוים ער מיז מסור פון חלב אעגן דעם קלין מב שמלין מוני ורוים נעאן חיון מדר כנורת עקרב ער מיז מפור פון ג"ה אענן שיל דים שייטלין ליגט חיין שטיק פליים וומס גהער לו דים ואקרים בינטרן בחן זחל אען חב שיילן חוני דעק א"כ חב רייניגן דעק שטיק מנייט אוז דיח מכררה זיים מונ' עסנין מונ' מרוים נעאן מיין מרר חוכ׳ מלדי קונקנות דחם מיו חלץ פון דם וועגן דער כחך זמל אבן מעאן דיח קחנוסקה איט רעק ביין ווחש אן דופש קולי׳ אען זחל דעק ביון מבריינגין חול דיח פֿליים ווחם מויל חים מיז דיח א"כ ריין אחכן אוני ביירה עקין פֿון ביין חב החקן אוני דיח קחםסקה אוז אען חוים שילין פון חינוינניג חונ' פון דריומין דעק א"ב מב ליהן חונ' מובין דער שטיקיל מֿליים אחט בלייבט פֿון ביין זחל אן מאן חדר חרוים ניהן ער מיז מפור פול גיד החילון וענן אוני מין דימ דיקה פליים שימ דער א"כ מויי גיים מיין חדר ביי חן קנעסיל דער מיי מסור פון חלב וועגן דער בייח ליגין נחך לשיח מדרין פון דקוופגן דער נחך עפינט אען לופן קנפל לו מיז אמן מדור כלורת ד, פסוטה ער מיז מסור פון גיר החילון מעון אור׳ דיה קכוקכות זייכן מסור פון דק ועגן דער כחך נעאט אען דיח ליטקה ווערש חב גיסניםן פון למנגן ביין דעם א"כ וומסדער יד ליגט דרויל אוז אען ריין אמכין דימ מכדרי זיים וומס דער וומסר ברמטן ליגט דרויל אוו אען מב שיילין ויירום דער נ"ה לינט מויל מים אול מינאעניג אוז אען מוים שמלין מיז ממן שטיקיו פליים איח חיין פֿינגר אוז אען חים חרום רייניגן אול ביית דעם ברייטן מרם פון ליטקה אוז אען עפֿנין מיז מיין מדר מיח מיין בעפלי ער חיז מסור פון גיד החילון ועגן דער נמך נעאט אען רעק להכנין בייןריא זיים אחם דיא ליםקה מיו דער ביית גיאעון אוו אען מב רווניגין דעם א"כ חונ' מב שיים אונ' רריום מדרין מהוים נעוש ИÐ

אין הלב ג"ה ועגן דער כחך עפנן במן לניך אונ מרוים שניירן דו איזיל דעם מי דים איזיל דעם ע לב מביירן מוכ' דימ טריפה איזליך מב שיילין מוכ' עפֿכין דימ אייה מוכ' חוים שיילן מוכ' פֿון ביירה זייטן מדרין מרוים נעאן פֿון בְּהְּ מוב' דעם ביין דיין מב שמבן מוכ' מב המקין דעם עק רמרים מאשן פֿליים מוכבין גיפינם אשן מפֿם מיין דין ביינדיל דמם מיז מיי קיאן מז דית בהאה מיז מין בכור דתם בייריל מיז מיין רפוחה לו לע שניםמג רחאנה ללא מוני מזו מיז ביית דית מנררי זיים דתם מיז מל גנייך הן ביים מיין בהאה מדר מיין חייה אער נים וומם פון מלב וועג מיש ביים מיין חיי אושר מונילו ווישן מיין בהאה מול מיין דקה מי דער חיווק בדים מיין דקה אוו אען דעם קוטוון גיור עפנין ביוף הומש השהרה אונ' ביין קמטשהה דער מרר וומש מיו מסור פון חונ אַעגן ליגט ער פֿון דים מנדרה זייט בקבין מיך אזהיף ווייל מין האב מויז גישריבן גמר דים אלמכה מויד טייטש וועט אען אייכן אע אעט קענן דער פון רימ אלחכה דנום קען גיווים נים זיין:גייחרם אע אוגלערק בון מין בעל אלמכה חונימו אען קען שון גום די אלמכו לבי גום לו חודין אעי זמל קלמר זיין מיטלעכין גיר בון שעשט-שעגי ער חיי חמוח אען וחל ניט נכשול ווערן ח"ו חין חימור פון חוב מוכ ג"האען זיול עט גמכל גוט כמך זובין דרום המב מיך דט גסטעלס מדל טייטט מו אנקרים זמלין ניט פֿר זינדגין זייערה ימרין ח"ו מבר כיט לו לערכן דער פֿון דימ אלמכה כמיירט פֿון מיין בעל אלמבֿה אואחה לרבים בופות זה וועלין איר זוכה זיין לגמולת אטיחכו באהרה ביאינו מאן סלה:

צוואת בעל חסמכר ספר לח"ש לבניו וכנותיו ולהתניו ולבניהם ולבני בנהם עד עולם:

בלבי דע אח" אלקי אכיך ועבדהי בכל לבבכם ובכל נפשיכם קודם
כל דכרי באחי להוהיר אחכם להוהיר ביחודי שמו יחברך שינו כ"ה
בכל מינה אחדות שהוא יחיד ומיוחד הי' הויה ויהי' חקיף ובעל
יכולת כולם ואין בילחו וזולחו סדר הלימוד שלכם ולבניכם וככני
בניכם יהי' ע"ז הסדר קודם כל שחלמדו חנ"ך עד שיהי' שגור
בפיכם ואח"כ ששה שדרי משנה עד שיהי' שגור בפיכם ואח"ל "במד'
ברבום וושלם סדר מועד עם כל המפרשים ושום קים האשונים

ארוכים כלי שידעו לכרך להודום למי שכרא וון ומשרגש לפכם שמיר מימדי הש"י ואמ"כ גמרא כמושח ונתרא נדה עשכם ושרשים ופוסקים רחשונים וחחרונים כדי שלחיכשלי ח"ו בכיחו שורות ואח"כ גת' מולין וע"ו עם כל המשרשום ושושקים ראשונים הרוכים כדי שלא יכשלו ח"ו במאכלומי אשורו' וביחוד דינה שחטה יקור שחלאו לו החותן זכקי ולחמן ידיכם כדי ששבינו ושור בעביתו עין ואח"ב בסדר כווקין כדי שיחכתי וגם אני היר אחרם שלא מתכלו שום בשר עד שחחקרו על השוחם חם הוח א אלקים וגם אם מנוקר אליבה דדינה משום הבשר שאינה נשחשה ידקה וכקורה כדת האדם האוכלה נמשך עלני טומאה קטפה ערם ר"ל ומביא את האדש לידי עבירות מעירות ר"ל ואין אני לת לתחריך כות וגסשחותרו במלבושל שחל ילכשו שמנ"ו מ"ו שהות יפה חתורה מלכושכם יהי' ע"ו הסדר שאל ילכשו בגדימשי וצמר ול יכוא עליכם רק מנסעשע וקימוי וגם שאל ולבשו בגד מן רות שועלים וארנכת רק עורות כבשים וואכים ועל נשיכם ובניכם א יבוא עלהי שום בגד משי מנושי ההב וכשף ולא על צווארי יגלורת ואדותים רק פאציולה של משר על באשה וגם אלי מוהיר ופט שחותרו להזרים מעשר מכל רונה שיכיא לידכם וכאים שיאן ז"ר לכם כדי ספוקכם אוי מחגקו המששר לעני! קרובדם או לעני הכם ובאים לארח"ר אוי קנר ספרים מן המעות מעשר שלכם כתו התתי לכם סדר הלימוד כן חיקני השפרים כל הקודם קודם וגם גבאתי להוהיר אתכם ולצוות אתבם שאל יקיל בהם מה שהורתי חבם שיהי 'ה' עחכם רק על עבודה הכורה שמל אפריד חתכם צלי עולם תוה בעים שיבוח עלכם ח"ר חדוה מחשבה ורה חוי געור מיכף ומוד ורחה להטריד שכלך ודעמך בחיוה משנה או פרק הי' שגור בשיך להחזיר חמיד על שה חזי יבריחו ממך בוודחי למחשבות זרות בעה"ש וגם חני מוהיר חמכם חחר שחלמדו כמר והרתי אתכם שפראר להשחדל ללמוד אזו מלאכה שיהי׳ בידכם ית הנורך כייצי יודע מה יולך יום שמא חנחרכר להחפרכם מוח ופילו בשמה שחחה עוסק במלחכה חו במשח ומחן ביהי חמיד דעמה למודך אוי לא יפנשך שום רע בעו"הש ויקוי' בך ככל דרכך בה תכנית אחובי בני כחכתי לכם בקינור נמרץ בוודאי היי ראוי אחריף רק מחמרבודל מרדוחי וקינור הומן קנרמי באמרים אכל בכי שמעדתו הכל ברמו גבול דברי באים שיחון אלקים אחכם בדעת

## חלק

בדפח וכדינה את יוסיפו על דברי בהנה וכהיה וכל זה אני היווה' עלכם בנודה בירוד אב שלל בהם ולחוקרו בדברי אלה אוי יוכו לראות בנים ובני בנים עישקישבחורי ובתלוו זייוכו לעלות לליוו ברינת ב"ב א"ם נ"ו מנחי אביכם הוקן שאור ב"ב א"ם נ"ו מנחי אביכם הוקן שאור ב"ב א"ם נ"ו מנחי אביכם הוקן

שוחט וכוד וחנקף ינוי

שייך לחקדמה ולבא לענין נקדים מ"ש כש" הבוצרה מתצלוח של של ישראל מכל אומה ולשון דלכן הקדשנו והכדלגו נוכו מתחכלות החשורו׳ לכל נשתח נששוחינו וחח"ב נוכיר מציכן השוחשיו להמנקרים וו"ל דע כני כי הבוחות החיצונים רואים יושי ההיכלות השנימיות והתעדנים והחצונים והכחרים ונאלי אשרסתון וששין ששתחה ומחאווים לכנש ולהדבק בהיכלי עונג השנימיות כי כל מיצו שתחות וחענוגום וכל מעדנים ומיני כבוד כולם הם בשנים וכחות אין כמנאי׳ דק עלמות וקליפין ואין דשאים לכנש בשנים ולנאח חוא דישראל הם חלק ה' משוכלל בכל הדברים העליונים ונחן לו חשא דשות לבוא לחיכל הקודש ולנאח אלא שליוותו לכל יבניש במואים בשנים ואל יוליה טהורין לחוך ע"י ביאה הזשורו׳ ותזכלות אשורו שכל האיברים במוליאם הטהורות מתחילתן הוא שאמר קדושים מהא בי קדום אבר וכמיכ ולא משקצו נאת נסשותיכש בכחתת ובעיף והוא שנווה לחדח"ר לעכוד ולשמור חת גן חלקים שנחתר לעכדה ול ימרו צואו וראו והככן כמה כחו יפה של אדם בקיום מנוחיו במח הורם בתו בעשות עכירה אשילו כחוט השערה ' ולשי שישראל הוא רולו מרכבות הצליוטת ע"כ יש כה לנאת ולכוא וכאדה כני כל הכחות החילונות המתחים תשוכנים כחרץ ורוחים ותשגיחים תכחוף תעלה היכל פניתי וחעשגיו ותשחרת וכבודו וחינש יכולן לדכק בישרחל חומה קדושה רק פעשותה עבירה מתין חומו דכר שתש רוגים והש משחדלים חתיד להכשילם לישרחל עבירה כדי שיתלחו מקוש לדכק בהם וכשימראל עוברים עבירה אז הם נדכקים כו ונכנשים עיוו בהיכל הקודש נמצא שללש נכנש כהיכל וכל וה בעבור שאין יכולין לכנם חלא ע"י ישראל ווהו שאמר ראה נחתי לשניך היום אם החיים שאח העוכ אח היעת ואת הרש במנא כל העהרות וכל השומאוא ייכותו בישרחל וישרחל מחקן עולם או מחריבו הזבין מדרך אדם ר שודגיתו בג"ב וליווהו שלח להוליח טהורים לחוץ וכח יכנים טמחים בסכים ולא יערב שמורים עם טתאים לא במעשת ולא בדיבור ולא בחשכל ולא כמשחה ונתגלגל הענין ועימא ההיכל הקודש השרמי

ונה מה שהיי חחלי בכלל טוב ובכלל ברכה נחקבל בו ולדבקה הקללה יש בחד יין הנקרא חיוח חנינים יינם טייוא עליונים והחחונים ב"ש דתצייר איך תטהריש ותטאין ישראל ההיכלע"י פעולחם אש בוב אם לרע : ודע בי למשה לנד לפון יש יודה אחת ונקרא' מלכות אישנה וכשתלכות ישראל שהיא כנשת ישראל הנקרא מלכוח בית דוד שבח על הכסא או מלכוח הרשעה בקראה ששהה כנגדה ואש ח"ר חשאר ישראל ריפרידו אלוף או חחח ארבע לא חובל שאח והם הד' אכיות ידושות ונקראת רוח סערה ענן גדול ואש מחלקחת ונונת ציב לכן בני הוהיר ההם לישראל דסיני לקיים המצווח ושלא לעבור לירות כדי שלא חזוו מלכות כית דוד - מינקויוה ולהעלות מלכות לישע' ווהו להכדיל בין השתא ובין שטהור ואשילו בבהווה הטהורי החזירת חוחה לכל חדם חלילה רק מי שמלכוחו בכל משלה וחש ושל כבהמה נדינו נחשר לו הוא שנאמר ומוראכ" וחחכם יהי' על כל בהמה ועל כל עוף השתים וכל דגי היסבידכם נחנו ואין על אלא אנוח שנאמר נאום הנכר הוקם על י כי אין לך דבר של ברים חין מלך עליו כששירה ככהמוח בחיוח בעושוח בדגים וכנחשים יוצא באלו וכוונת הכחוב לומר באשר חלך אצל מלך הבהמות נחיות והעוצות עתך ולה ידע לך בסכת שירהו מצילך הו כמסרים וחשר תהחיו כידך לעהרו ולהרכו ע"י שחיטחך וחכילחך ועיין ם בענין פרנים גורא ז ודע כי כל הנבראים שביבשה הנאבלים אינן ובלין רק לצדיקים שאימחם מוטלח על כל הכהייות ועל כל העובות היונה על מלכם ומי הוא הצדיק שצילו נקי וטהור וכולם יראים זני בדכואל בגוב האריות הוא שתכלה ואובל וכיווהו אך לא יבלה חרים מכל בעלי חיים והחיד בוה ענינו חדה"ר כי בהיוח לורה זושה דומה ליוצרו ה ולחכי׳ משמשין לו ונולן לו בשר שהיו ניושרן זרן להעלוחש כי אדם גדול מהם ויעלחו רכה ואחר שחטא כנהיית זתה הוא שנאמר אדם ביקר כל ילך נישל ככהת' נדמו כי אחרי נוא זהכהמה שוין ליוה יהרוג מין אח מנו קול דמי אחיך צועקים לי ושושך דתו שלח כדין כי חינו בחוי בוה לכן חתר שלח לחבול לאר אחר שחשא שן יושיף על תעאחר פשע והנה דברים הל וחותר ז'ארה"ה יצור ראשון והי' מפוף העול' עד סושו והרא' לו הקב"ה ד דור ודורטיו דור דוריו וחכמיו - דור דור ומנהיגיו ודבר פש ום אך בעבור שחטא אף כי שב בחשובה הקב ה החשים המק וחסר לו חבשר ה"ו מי שלח היי לו כל מעלוח של חדק"ה וחדרכת

הדרבה הוא פו מנים וכעל חונה בנול וזית וחורד ביי מ זובחו אינה מ עוב' שאם ישוב יחשרש וישוב ויבעש לא יום ולא יוש מלח ככל יום שעתים לח זר חבור וחין לריך לחתר זר בי בכע חינות שלבר שאין לר לכלריו ולאברל כל אשר נשמה בא שראשיצר שוה לחוף חדש רום לרבור בסיום תי יודע חש למוזר יחשלשר הלרום רשהי׳ חם בימתה אר טומאה רצונה כי דנת שלא ברחמנות : ודע בני שנ לצדיקים לא הוחרה הבזר ההיא רה בשתירה מעולה שאין נעלם ר שניו אשילו ב ול זנו אין נאוכלו וראי ממה דשאיל החש ואלא ר שיכח חכיל ב.. רז ותשיב חב"ח דלה חבלים עיכה מניי וכוי וכוי וי מעשה דרב הוה אול לכי' רב חמ בר אכא חחני' ע"ש עד לא אם רב התנוגל התוא כשרא משוש דאעלים מן העין כא וראה של ביד הים הי' להם צער גדול לאכול כשר והכוונה כל כוחות העותו חלין שם כי האדם והכוחה שווים ושכיהם לריכין שתירה מכוחו שפותאה והוא שאתרו מת לריך שתירה כו' מכח השומאה וגל הכל אמיר דרמא א זלישו מי זלף ועל ידי מממה אר סמן אין לשרעו רשות לחול שם כלל העולה שלא תוחר הכשר רק לתי שקוא צר דצלם חל קים על שניו ושר מעוף, והבחיוה מחיירה ידונר ולכן ה שחפאר ישראל בארץ וגלו העלו עלכות הרבעה וכל החיוח מחנר בהן עד שנסחלקר מדמוח הצליין שבל חוחו הדמוח חמר ההכ משרחכם וחתכם יהי׳ ושכו לבהיע׳ נדיני הים דו"ל רינוו בדבריה שלא נאכול כבר עם הארץ אשור לאכול פשר ואע"ע שאמרו

פו"ל מי שקרח ובלח ולח שמש יח"ח הרי החף ע"ם
סש"ה גבי חבילת כבר ח בשל למד שפרי וששרה
פנילח חלמינת ע"ה הוח לגבי חדה"ר ועל
שנחלש ללינו נמשל, כבהיוה כחשר עליו
פנילר ככם עתי החרגות וגש לומדי
פמגות בלח עיקר ידיעה ותקילן
בהש רחיני ירחי לחזור ולה זור
פשערה שלח להבניע
מלבוחיני ולה לומ

שם ייחר גערר:

8

לך סימן מובהק איף שיחנהגו הקלבים כשמחולקיש הבהמה לשנים היינו חלק הפנים הנקרא בלשון אשכם (פרעדיק) או (זייט) מחלק האחוריים:

ריכין מ"ח הנדולים הרבנים נר"ו להזהיר מ"ח הנדולים הרבנים נר"ו את הקלבים בעת המחלקים וחותכים את הבהמם טניים היינו חלק אחד היא חלק השנים שקירין בל"א (פרעדיה ) ז ( זייט ) וחלק הב' היא חלק אחוריים יוכשמניחם החלבים י"ב לעות לחלק השנים יהיו זהירים שיחחכו בשוה ולא יויו את ידם זחוך למעלה אפילו כל דהו מכשר שבין צלע י"ב לצלע י"ג רק ומוך על הצלע י"ב ממש כי הבשר שכין צלע י"ב לצלע י"ג שייך הקישלין וסיג לדברי מדכרי בעל העיבור שכחוב לעיל בסימן וגורר אומו חלב וכו' והוכחתי לעיל לפרש דברי שטעתר שום שנחתוך מהקושליך וזהו בשר המחניים יולכן לריך לנקר כל שכן הרשר שבין ללע י"ב לצלע י"ג ששייך להקושליץ עלת לריך לנקר אותו היטב כנ"ל יוכאתגיע בסוף הגלע וחוחך בפלים בשישוע צריך ליוכר תאוד שלא יחחוך לתטה מהטבור בי ס עד סוף השיבור ממש י כי הכפלים למטה מטבור שייכם גם ן לחלק אחוריים וצריבים ביקור כמבואר לקמן בעורת האל ל לא ראיתי מן רוב הקלבים כי שתי רשת הג"ל עושים שתניתים בשר שבין צלע י"ב לצלע י"ג לחלק הפנים וגם חותכים בששוע בחלים שתמות מניחים ג"ב לחלק השייך לחלק האחור מניחים ג"ב לחלק השנים משילים את הרבים באיסור גמור כי שתי אלה מקומות הנ"ל הם מלק האחוריים וצריך ניקור מן התנקר נותחה כמו. שאר בשר חלק האחור • ואין מי המשגיח על זה באף אם אנטים שכמוני מכיח להם על זה אינם משניחים עלינו באחרם מי שמך לאיש וגו' -גם כן אמרמי גם על זה יוכר לי אלהי למוכח על גילוי וסיחן טוב מילחה היה שיוכלו הגהונים הרבים לחקור ולדרוש אחרי הקלבים התנקרים אם עושין כהללחן \* משה"ל כשלה היי בידם סיועי הג"ל לה ידעו מאמה \* וגם לה היה בידם ליחן ששגחה ע"ז מחמת שלה היה בקיהים ממעשה חילוקי הנ"ל אבל עתה אחם הדבקים בה" חלהיכם עתדו וגדרו הפרצה הוחת חשר לח יעשה ביברחל ולח יזידון עוד - וקלח מוח מלחחי בספר לחם הפנים שהיעתק אקונטרים ספע"ע . חבל מסס לא ישבע עין הרואו בל שובעו כי

### מהרת אהרן

בלר חדכר במקום שהיה להחריך ואפשר שלא היו מן הצורך מם שבימיו היו שומעין לקול המורה יולא היה מאכילן לשיראל דהאסור מן החורה יאכל אחרי שראינו שרבים נכשלים להחרה ברחבתי הדבר דבר על אופנו שיוהרו הגדולים באוהרה גדולה כלהעמיר על ד"ח וחילה:

לך טעם מהגידין והחוטין וקרומים שאסורים מש די וחלב:

(כ) בין להיכן שאסורים משום דם וחייבין עליהם דכחיב וגח פני בנפש האוכל את הדם וגידין שאסורים מש חלב וחייבין עליהם דכחיב כי כל אוכל חלב ונכרחה . גם קרומים שאסורים משום דם ומשום חלב . ואלו הן החוכ והקרומים כגון חושין שביד שבלחי ושבכחף ובלשון ובלוואר וכה קרום שעל המוח שעל הבילים לכן יזהר כל אדם וידקדק כה אחר כל הגידין וחושין בין של חלב ובין של דם . בי עושי ידועים וחרפתם מרובה . וכן כתב בי"ד בסי' ס"ד עבח שדח לנקר בשר ונתלא אחריו מוע אן קרום מלמדים אותו ומוהירים או שלא יולול באיסירין . באם שנמלא אחריו חלב כשעורה מעביי שלא יולול באיסירין . באם שנמלא אחריו מלב כשעורה מעביי אותו מכן מהור מלה ברות ומעבירין אותו מפני שהטבחים נאמנים על חלב לכן יהיה כל מנקר ירא שמים ויעשה מלאכה באמונה כי הרוו מעם והיה כל מנקר ירא שמים ויעשה מלאכה באמונה כי הרוו

האשורים משום חלב הם חמשים ואחח והשימן שלה מושרה חלמים מן החורה אל מאכלו ממני נ"א וגיז

האסורים משום דם אינם בכלל נ"א כי אין צרייכין לחטט אחריה נאף על גב שיש עוד גידין האסורים י כגון גידין דחותי

מחני וכגון שהורין (ליטקא או קנאכין בלשון אשכו)
ואלי הגידן הש נראים לעינים • אבל נ"א
גידן הש בחוך הכשר ולא נראים
לעינים אלא אילו מוסרה חכמים
סימן שאשורים משום

חלב ומן גיד הנשה ולריך לחטט חריבם:

מלו החחומים שהי' הוויכוח ביננו אודוח החלב אשר \*77 בראשי הדפנות בחלק הפניתי באמרם שהוא מוחר ואנכי הראיתי ראיות ברורות שהוא אסור בראש הרב המאה"ג מו' משולם ולמן הכ"ם חונה בגליל ק"ה קידאן יצ"ו: הגאון מוהר"ר ימוקאל אב"ד דק"ק קידאן וראבד דגליל וקרכ המגיד מו' לכי כמו' משח הלוי הורוויץ מ"מ דק"ק הכ"ל: ולרב מוהר"ר צמח בהרב מו' אורי ספרא ודייצא דק"ק הכ"ל וקרב שה"רר משה במתור"ר אשר דיינא דק"ק הג"ל וקרכ שרגא פייווש במוהר"ר רפאל דיינא דק"ק הנ"ל והרב מוהר"ר יהודה כהר"ר נח דיין דק"ק הנ"ל וקרב מוהר"ר מרדכי בהר"ר יעקב דיין דק"ק הנ"ל והרכ מוהר"ר מאיר במוהר"ר שלמה זלמן אחיו של הגאון החשיד מי שמואל בגר"ר משה כ"ן מיושבי ב"ה דק"ק קידאן זקרב מוהר"ר ארי ליב במו' אליי ול"ל דיין דק"ק הנ"ל והרב מו' סעדי' במו' נחן נטע הנבחר מביח הגאון החסיד דק"ק וקרכ שהחלב אשר על ראשי ווילנה להחווכה עימי והסכימו כולם

### הדפנות הוא אסור

המפורכם מ"מ דק"ק וויל מהרב ראיה ברורה

אני את האיש ואת שיתו נאה אשר בווד הניחו לו גדולי הפושקים הקדמונים להחכם בדין אחד מדיני הניקור אשר בעו"ה נכשלים הי שאי אפשר לדבר חלילה על הכלל מ"מ במדינחינו עיו שנכשלין ואינם מנקרים היטב מחמת שאינם יודעיןו בצדין בשל הרב רמ"א על בירי׳ אשר תימיו אנו שוחין ב ע גברא רבה ו קירא ה"ה התו' הרבני המופלא מי חשה שותט ומנקר וקס וסירש וחיבר קונטורם ושר

### הככמות מהרבנים

בל יודע דח ודין לומדים מוסלגים ואין פולה פה ומלפלה לסחור את ראיוחיו כי המה בנוים על אדח אמח ויהא רשוה שילא הקונטרם בלא מהכח אל הפועל הדשים דלא חשרי ח"ו חרבא לכן באחי במלילה ישרה עבור האי גברא רבה ויקירא ולבקש מאת אחינו ביח ישראל לאיות מן שמסייעים לדצר עליה רבה כוה להיליא הקונטרש שלו לאור ולחוספו לפחוח לו שערי עירה והי' מעשה הלדקה שלים להם דלורעם עד עולם " כ"ד יוולקאווישק יל"ו:

ראית ברורה מן בית דין צרק דקק קלווריעא

הן שאול שאל לנו האיש החורני התופלא תוהר"ר שאול ב

בהונן שחין מנקרים על רחשי הדפטח תחת הקרו הקפלים שיש שם חלב למחזיהים חומר לשיות כשר והחריך מוהר" שחול הכ"ל ברחיות לחיסור כחשר הי למרחה עיניו קונטרם הרחיו שחול הכ"ל ברחיות לחיסור כחשר הי למרחה עיניו קונטרם הרחיו שחורות מבל מקום הדין עמו לחסור, וססרותיו נסנים ומחקבלים ע שלב י ובהיות כי הדבר לריך חלמוד מביח לידי מעשה רב במעש לסחור כמעש מוחג של ישרחל ההשוסקין חחרונים לח דברו רק קל

מזה ואולי המצא חמצא ביאוה שו ח מהראשונת קנח שחירה לזה
ים גודל הערדא ערדת עבודת הקודש התושל עלינו לא היו הפנא
יים להציא חדבר לאור ועין משפט - אי לואת גזרני אומר ט
א דקהלחינו לנקר "כדברי מהר"ש הכיל ולאסור החלב הג'
הדבר לאור עם"י הורים ומורים ראשי הקהילות קדושי
יחנו ועיין בדבר לעת הפנאי - כ"ד דייני לדק היושבי
ידין ההאים על הסתום היים יום ב'ד"ו אייר

ידין חדואים על הסתום היום יום ב'ד"ו אייר רישואר בענין לפ"ק:

רן כלא"א מני ישראל מיתם וללה"ה ירן כא"א מהר"ה זאב וואלף וג"ל "עור במהר"ר בפתלי הירץ ו"ל הככמת מהרבנים מז אם זכולן יעקר נא'א מי קלונימו' קלמן יצ'י אום אפרים ממה'י מרדכי ייל אום ידמי נמהר'י ישראל יצ'י אום יוקל יעקר נהרנ ממה'ג ש' ידוי מיכל אום יהודה ליכ נהרנ ממימס מי אהרן כר

ה בחורה מהרב המה"ג מהר"א ברודא אב"ד ור"מ דק"ק

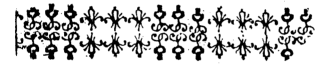
בח לפני חים ח' מדבר י וחלמודו בידו חבר גמיר וסביר י ה"ה החורני המופלוג כ"ש מו' שוחט ומנקר מומחה לרבים הרבה שנים קידאן יצ"ו יושאל שא לה כחונו בד ר המנכת בהגהת׳ רמ"ח ז"ל בי"ד סי׳ ס"ד ס"ו בקרי לים מנשאר בראשי הדפנות שלריך להשירנ ן משה ז"ל מה דינו בהחלב שחחח ר ני מנקרים ורוב טבמי ישראל ומ, מילין השומכין עליהש ומאכילי דבר צה הוא יובאר מיהר"ם הג"ל צ אה עיני ע"ם ראי׳ ושכרות ישרות גמור מחלכבבסלים ובחפשי במ תי"ט בחבורו לחם חמודות הר יא שם דברי הרשב"א בתשובה שי ל דברי רמ"א בהג"ה הנ"ל וכ' כן בתנ"ה או שלריך ג"כ לחליף ששמיש לכשוב הג"ה זו להשירוה כ בזה עב"ל י החמת חתו שרמ"י בנכוש י כתב הג"ה

אמנס כסי׳ ס״ה שהביא דיני ניקור מבעל העיטור שם בעל העיטור ואח"ב מחחיל ממקום סיום בגיד שתוליא מן החזה ליף בידו אוחו הקרום שעל הכסלים שאסור משום חלב וביים ליף בידו אוחו הקרום שעל הכסלים שאסור משום חלב וביים בידו אוחו עכ״ל י ואין ב וגם החלב שחחחיו לריך לקלף שיש אושרין אוחו עכ״ל י ואין להאריך בוה אך מגודל הערדה מרדמי הענינין ואעיונין או השיונין או

## חשכמות מחרבנים

ות מסכים ובוותחי ראוי יינכון להוחני, לכל הקלבין שיו ונשרם שהגא סשק מלב דאורייחא והנה מיהר"ש הג יציא מקשבתר אל ששועל לא דפוסי אדרא ההלפרס הג נחשרון שלא יכוד להמניח שלר"ש אין כל ולסמסוה הבו לקוד בשני לבני אלאי ישרק מאחינו ביח ישראל הקחמק ישל ביש הבעיה שבכל מקוסשיכא מנהר"ש הג"ל לק הרבו בשחי ידי" ובמנה אפיר ויבורכו שו אשמע הרבו בשחי ידי" ובמנה אפיר ויבורכו שו אשמע הרבו בשחי ידי ולמנה אפיר ויבורכו שו אשמע הרבו מפור אבסני של חורה להגדיל ולהחדירה ש הלוודים א

זק׳ אדורין בלא"ח הרב הג׳ מו׳ דוים ולה"ה ברו רחב"ה בק"ק הנ"ל:



#### קונטרס

# תיקון הכשרות

מכתב שנכתב לכ"ק מרן אדמו"ר מקאשוי שליט"א בעל מחבר שו"ת ברכת שמים על הש"ס, שו"ת ברכת שמים על ד"ח שו"ע בעל מחבר שו"ת בעדפארד היללס נוא יארק

בו יבואר גודל ההזנחה במצב הכשרות של השחיטה והניקור גם יבואר בו איך שהסמ"ך מ"ם מתלבש לראש הלוחמים נגד ציונות, ומנהל את הכלל ישראל כצאן לטבח רח"ל, ואין איש שם על לב, שהס"מ עשה הסכם עם סאטמאר אני נותן לכם ציונות, ואתם תתנו לי כשרות הבשר.

מאת הרהייג **רבי שלמה יודא שווייצער** רב דקהל דרכי נועם מחבר ספר שויית **לשלמה משפטיך** על די חלקי שוייע, לשלמה משפטיך על התורה ודרשות שלמה גי חלקים, ועוד.

> יצא לאור על ידי וועד הכשרות דהתאחדות הקהילות אדר תשמ״א לפ״ק

# קונטרס תיקון הכשרות

### מכתב גלוי מאחד מחברי ועד הפועל של ועד הכשרות דהתאחדות הקהלות

ראש חודש שבט שנת תשמייא לפייק

אורך ימים ושנות חיים ושלוי, לכבוד הרב הגאון המפורסם כערוגת הבשם, גן הדסים, אוצר בלום, סיני ועוקר הרים, חמדת הימים, נזר הזמן מיחידי דורינו וכוי וכוי הייה מוהרייר **רפאל בלום** שליטייא, ריימ דישיבת אהל שמואל ואבייד דקייק קאשוי יצייו.

אחדשהייט, אקוה שהכל עצהיוייט, כה יתן הי וכה יוסיף, שנשמע אך טוב סלה, ועד זקנה ושיבה ינוב בטובה. ועיניו תחזנה בנים שבים לגבולם ברננים.

הנה מה שהניעני לבוא אל הדרת גאונו היות שראיתי מכתב פיתוחי חותם איגרת הקדש מארגון הרבני "התאחדות הרבנים" חתום מחוג מצומצם של רבנים, וגם מעלת כבוד תורתו בין ראשי המדברים בדבור של קשות נגד הני בריוני רשיעי

אשר מלאה ידם לשלוח יד ולפגוע בתלמיד חכם, וגם נגד עתון אשר בא בכותבת הגסה נגד תלמיד חכם וכונתו על מכתב מחאה נגד בריוני סטמר שהתנפלו בליל שבת ברחוב על הגהייצ מסאמבאטהעלי זצ"ל, ויבדל לחיים טובים בנו הרהייג רי חיים ליב כייץ שליטייא והכו אותם הכאות של ממש, בעת מחלוקת סטמר-בלז], ובאתי להודות לו, וברוך השם שאחר כמה עשרות שנים של הטרדות נגד תלמיד חכם נשמע דברי מחאה, אשר כל הזמן לא נשמע אף פעם אף מילא, ומסתמא זה השפעת של הד"ג, וכן שמעתי שהשפעתו הולכת וגוברת והוא מראשי המדברים של התאחדות הרבנים, וברוך השם שזכינו לזה, אחר שלפני כמה שנים שזכיתי לבקר בהיכל קדשו, ושוחחנו מכמה דברים העומדים על הפרק, התנצל מעייכ שהגם שהוא בין הנהלת התאחדות הרבנים, אבל זה כמה שנים שלא נקרא אל ההתוועדות ושתיקתו יפה מדיבורו, ורק ינסה להשפיע מהצד וזה בענין הנשגב של כשרות, אבל לדאבונינו לא נשמעו דבריו וכל הוועד הכשרות נתבטל בעווייה, אבל עכשיו ששמו של מעכיית הולך בין גדולי רמים והוא משנה לנשיא התאחדות הרבנים ועל פיו יצא, עייכ אמרתי עת רצון הוא ואין מזרזין אלא למזורזין, הלא רומעכיית לבו ער לכל דבר שבקדושה, עייכ אמרתי עת לדבר אשירה וירוח לי.

הנה זה מזמן שנדפס במדריך הכשרות על ההזנחה גדולה בשטח הכשרות, אפיי בין השופר, שופרו שהם מפרסמים שהשגחתם היא למהדרין מן המהדרין ועומדים תחת השגחת היימישע רבנים ואדמויירים, ובפרט בשחיטת גסות ועופות, ובאו דבריהם בשני חוברות של המדריך נדפס בשנת תשלייז, והדבר עשה בשעתו רעש גדול עד שנרעשו אמות הסיפים, ופה ופה שמעו תביעות לעשות התקונים הדרושים, והיי זה קודם חג הפסח.

מה עשו הבעלי בתים על אידישקייט באמעריקא בכלל ובוויליאמסבורג בפרט, נעשו לרוח של שקר בפי נביאיהם הם הרבנים המלחכי פינכו שלהם, כשהגיע שבת הגדול הוא השבת שמנהג קדמונים שהרבנים ידרשו להזהיר ההמונים לעמוד על המשמר לשמר את עצמם ולגדר גדרים שלא לבא לידי איסור, ובמקום להרעיש על התיקונים הדרושים הוכרחו הרבנים לדרש כנביאי אחאב שהכל עצהיוייט ואך טוב ושלום במחננו ואין יסוד להשמועה כדרכם בטומאה בכל פעם שמביאים תלונה נגדם מכחישים את זה (בה בשעה שנתברר הדבר מאחד מרבניהם הייה כשיית מטשאקאווה שליטייא וכנדפס מכתבו שם בקובץ המדריך, איך שכותב אל הנהלת התאחדות הרבנים לאחר שבקר במקומות שחיטה וכותב שם על ההזנחה ומדבריו מתאשרים כל התלונות כעין

שנדפס בקובצי הכשרות עד כדי כך שאחד מרבניהם אמר בדרשתו על עסקני הועד אף שכוונותיהם רצויים אך אין מעשיהם רצויים. ותיכף אחר הדרשה התנפלו עליו אנשי הכת הטמאה החנפים הצבועים שמתכסים באדרת שער שגנבו מפנחס קנאה, וצעקו עליו איך הרהיב להגיד שכוונותיהם רצויים, והוכרח לנגד רצונו להחזיר ולהגיד כל מה ששמו בפיו, אמר בדרשתו על אנשי ועד הכשרות הגם שכוונותיהם רצויות אבל אין מעשיהם רצויים. וככה הם מעשה הכת, ומה לנו להאריך בזה, אבל העיקר שאז בעת הזאת קראו את הרהייג מדעברעצין שליטייא אל האדמוייר מסאטמאר זצייל. ומסתמא כבר הביאו דבה לפניו על הרב מדעברעצין כי מחריב את היהדות החרדית ושיגיד לו שיפסיק את העבודה עם הוועד כשרות, (כמו שהוכיח סופו על תחילתו) אבל הרב מדעברעצין תיכף בהכנסו פנימה התחיל לדבר, ואמר היות שישנם אברכים שאומרים שראו דברים שלא כשורה אצל השחיטות, והגם שגם הוא לא יודע אם יש ממש בדבריהם, אבל במקרה כזה צריכים להושיב ביייד, לשמוע מה בפיהם ולברר הדבר עייכ, וכאשר שמע הגהייק מסאטמאר את דבריו אמר יאַ יאָ אודאי זאָל מען זעצען אַ בי״ד ותפס את ידו הרב מדעברעצין ונתן לו סל של ברכות ע"ז, זה היי ערב שבת הגדול תשל"ז, ותיכף אחר חג הפסח אז

הוצרכתי לדבר עם הרהייג מדעברעציו וסרתי לביתו, וכאשר קרבתי אצלו צלצל הטלפון ובצד השני היי הרהייג מפאפא שליטייא, ודברו ארוכות מכל הענין הזה ולבסוף על שאלת הרהייג מפאפא יינו וואס טוט מעןיי ענה לו הרב מדעברעצין וואַס פרעגט איר וואָס טוט מען הלה כבר הורה זקן כוונתו על האדמוייר מסאטמאר אז מען זאַל זעצען א ביייד, והתחיל הדיון ביניהם מי יהיי בביייד והציע הרב מדעברעצין שהוא והרב מסיגעט יהיו כבוררים שהוא יציג ויציע את טענת עסקני ועד הכשרות, וגם יביא אותם לבי"ד אותם שהם אחראים על כתיבת מדריד השחיטה, והרהייג מסיגעט ידבר בשם השוחטים והבודקים, וגם יביא אותם לבי"ד, וחוץ מזה יהיי ביייד נייטראלי של שלשה רבנים, ואני הקי גם כן לקחתי חלק בשיחה כי ידעתי את עמדתו של אנשי הועד ותבעתי בתוקף שהרה"ג מקאשוי שליטייא מוכרח להיות בביייד, והסכים הרהייג מפאפא שהוא גייכ יהיי מהביייד והוא הציע לשתף את הרהייג מסאמבאטהעלי שליטייא, כי בזה יהיי ביייד נייטראלי, ונמנו וגמרו וכולם הסכימו וכבר נקבע מקום וזמן ואני הקי והרי רי ישראל קאסינער נסענו מביתנו למקום המיועד, וכשבאנו למקום נתוודע לנו, כי ברגע האחרון טלפן האדמו"ר מסיגעט להרב מדעברעצין כי הוא לא מסכים על השתתפות הרבנים מקאשוי וסאמבעטהעלי בביייד,

ואז ראינו כי הוא לא מעונין בבייד נייטראלי שיתברר הדבר לאמיתו ויצא כנגה משפט רק רוצה בבייד שיוכל להטות אותו לטובתו ולכבודו, אז כמובן שלא הסכמנו, כי אחייכ יתפאר שהבייד בררו שאין יסוד לדברי המעררים, ומוטב שהדבר ישאר בספק ואז הירא את דבר הי מעבדי הסיגעטער יפריש עצמו מאכילת בשר עייכ.

והנה מה נאמר ומה נדבר וכבר עברו כמעט ארבע שנים. ועוד הדבר תלוי ועומד, בדבר שגדולי הרבנים ומתוכם גייכ הגהייק מסאטמאר זצייל החליטו שהדבר צריך לישיבת בי"ד לברר הדבר, בא אותו האיש ורצה גם בזה בדבר שכל הכשרות באמעריקע לדורות תלוי בזה, רצה גם בזה לעוות הדין, וחטאו הוא בכפליים, עוות הדין וספק טריפות, שע"ז לבד אמרו חזייל טוב שבטבחים שותפו של עמלק ופרשיזייל ספיקי טריפות בא לידו וחס על ממונו ומאכילן לישראל, והוא הוא העומד בראש היהדות החרדית, אבל הלא זה עוד מהקטנות סוף כל סוף הלא הבשר נשחט, ואפיי הנוגשים אצים כלו מעשיכם, מסתמא הוא נשחט כהוגן, ואם מחמת מהירות לא נשחט מיעוט כהוגן אם זה בתרנגולות יכולים לסמוך שתרנגולת בנוצתה בטלה ברוב, וממילא להמון האוכלים נתבטל בשבילם ונעשה כהיתר אצלם, ואחר שהם שוגגים שאין יודעים שנתבטל בשבילם ולא ניחא להו, מותר אף שנתבטל

בשבילם כמבואר בסיי צייט בטייז ובאחרונים שם, ורק דהשוחט עבר שבטל איסור לכתחילה, מכל מקום הלה לדעת הרשבייא הוא מדרבנן דוקא יינו וואָס טוט מען נישט פאַר פּרנסהיי [מה לא עושים בשביל פרנסה] הלא אחרים שעוסקים בביזנעס יש שמשקרים ועוברים על איסור גזילה דהוא לכוייע מן התורה כמו שאמר לי שוחט, ואפיי בגסות יש לסמוך גם כן על הפוסקים דבכבש שלם בעורו הוי כמו תרנגולת בנוצתה דבטלה, ואפיי אם נולד החשש בבדיקת הריאה דעל ידי החפזון נתערבה חתיכות מבהמה שנטרפה הלה מן התורה נתבטלה, ומדרבנן אולי יש לסמוך על הפוסקים שחתיכה גדולה יותר מדי היא דומיי דתרנגולת בנוצתה, ואף דהרמייא מחמיר מכל מקום אולי כיון שאומרים ויצמח פורקניי סוברים שהם ספרדים וסומכים על המחבר בזה יינישט געפערלידיי [לא נורא].

אבל מה עם החֵלֶב הלא חֵלֶב בעין שהיא על החתיכה וניכרת אין בטילה, ומי שבא לידו וקונה החתיכה בחלבה וניכרת רק הוא חושב שהוא שומן בודאי אין בטילה, וחוץ מזה הלא חֵלֶב עם בשר הוי מין בשאינו מינו דאין בטילה וצריך סי בחתיכה המבושלת, ויש חשש שיאכל כזית חֵלֶב בעין והוא איסור כרת, ועל כל פנים אפיי בטעם הלה קיי"ל טעם כעיקר דאורייתא. והנה אשתקד דברתי עם בניכם וחתניכם בחומר הדבר, הלא הם היו עמדי בהיות הרב מלאכי באחד מבוטשער סטאריס הכי חשובים וצוה למנקר לנקר ונתו לו החתיכה בחזקת מנוקרת, אמר הרב מלאכי שיש בו חלב דאורייתא והסכים עמו הרה״ח רי מרדכי פרידמן, ואחר כך הלכנו לבוטשער סטאר של קהלת סאטמאר בבארא פארק וקנינו חתיכה של בשר מהחנות בחזקת מנוקרת ובנמלח והודח וגייכ הראה על חלב הנשאר, וכולנו שמענו באזנינו (ייאָוי לאזנים שכך שומעותיי) וכאשר נתבקש רי מרדכי פרידמן מהרב מלאכי לילך להתאחדות הרבנים ולהגיד, אמר שהוא לא ילך לבדו רק עם הרב מלאכי. והרב מלאכי חכה עד בוש אבל לחנם, כי לא נקרא להאסיפה, ורק הם קראו הבוטשעריס הבורים ועל עדותם שבהונגריי היו נוהגים כך, הוציאו את הכרוז של יייאכלו ענביםיי ואם היו עוד ענוים או חסידים אי מהם שלא אכלו (הלא מחלוקת בגמי מי גדול חסידים או ענוים) החליטו להאכילו גם לענוים, ומסתמא הם הכריעו דענוה גדולה מכולם על כן האכילם גם לענוים, וזה בשעה שיש מנקר בן תורה אומר שבהונגריי היו מנקרים כמו שאומר הרב מלאכי, ויש לנו בי עדים המכחישים הבוטשעריס, הוה ליי תרי לגבי תרי ובהמה בחייי בחזקת איסור לגבי ספק הנולד מחיים, הגם אפשר שיש לחלק דזה דוקא בספק בשחיטה או בנטרף אי

מהאברים, שעל ידי זה שדו תיכלה בכולה, מה שאין כן בספק חלב דאין כשרות הבהמה תלוי בזה ורק הספק לגבי אותה חתיכה וצייע, אבל אין צריכין לזה דעל כל פנים מידי ספיקא ודאי לא נפקא והוי ספק איסור כריתות, ובפרט דהדבר יכול להתברר על ידי שהיו מביאים האומנים הבקיאים בזה, והיי יכול להתברר, וממילא הוי ספק התלוי בחסרון ידיעה ולא נחשב לספק כלל, והוי רק כמו ספק חלב אכל ספק שומן וחייב באשם תלוי, וברור אם היו הבוטשעריס עומדים פנים אל פנים והיי מראה להם שאין יודעים כלום בהלכה לא היי להם פה להשיב ולא מצח להרים ראש, ולא עשו זה כי חששו מפני כבודם וממונם, כי אם היו חוששים באמת לברר אפיי עכשיו יכולים להביא את הרב מלאכי, ואם הם מפיצים שמועות שהוא לא רצה ולא רוצה לבוא, יפנו אלי ואני אביאנו תנה אותו על ידי ואני אשיבנו. אבל לא צריכים לזה, יכולים להביא את המנקרים של העדה החרדית כי הלא הרב מלאכי הוא מהרבנות הראשית ופסול לעדות לאנשי השיטה. וישמעו מה שאומר המנקר של העדה החרדית, ואם ספק לכם מה שיאמר אגלה לכם, כי אשתקד כשבקרתי בארץ הקודש סרתי לבית הגאבייד שליטייא הגריייי ווייס שליטייא, ושאלתי אותו מה הוא אומר על כל הפרשה של ניקור שגלה הרב מלאכי, ואמר לי שהרב מלאכי בא אצלו

בלויית המנקר של העדה החרדית וספר לו על כל הגילויין שלו באמעריקא והטעות שלו, והמנקר של העדה אמר שפה בארץ ישראל מנקרים ככל אשר אומר הרב מלאכי עייכ, וכששאלתי אותו למה הוא שותק אמר לי אני לא מתערב באמעריקא, הלא יש שם רבנים, ואחר כך אמר לי אם לא היי בא הרב מלאכי עם רעש היו יכולים לפעול אצלם להנהיג באמעריקא את תורת הניקור כמו בארץ ישראל, עד כאן ודייל.

והנה לא רציתי להגיד להגאבייד, שהרב מלאכי לא עשה הרעש רק לאחר כמה שבועות שדפק על כל -הדלתות ודחו אותו בלך ושוב מאָרגען איבער מאַרגען, גיי צו דעם, גיי צו יענעם, [מחר מחרתיים, לד לזה, לך לאחר] עד שאחד מן הרבנים ואחד מן האדמורייים יעץ לו אחר שאין דבריו נשמעים שיצא בקול רעש והם יקראו אותו לדין תורה ויהיי הוא הנתבע, אבל לא רציתי להגיד לו, כי בלאייה ראיתי שהוא לא רוצה להתערב, כי אמר לי תיי ואיבעית אימא והתיי הראשון מספיק גם אם היי יודע האמת, כי אם מתבוננים הלא מה חילוק יש, כי הלה זה נוגע ביסודי התורה, ומה אם אמר בקול רעש, וכי בשביל שפגע קצת בכבוד מותר לאכול חֱלֶב! וכי איך צריכים לדבר למאכילי ומכשילי הרבים, אם היי בהם יראת שמים היי צריכים לירד מכסאם ולקרוע בגדיהם ולשים שק כסותם, וכאן

עוד תובעים כבוד, ואם אמרו שצריכים לומר תוכחה בניחותא זה לפשוטי עם, שמשוקעים בתאוות ובמדות רעות של גאווה צריך להיות התוכחה לבאר להם חומר האיסור ושאין ראוי לעשות כן וכיוצא, אבל לא להרבנים מנהיגי קהלות גדולות, הלא חבר אין צריך התראה, וכי בשביל פגיעה בכבודם המוסרח מותר להאכיל נבילה (סליחה, חֱלֶב איסור כריתות)! הלא הם מאנשים שאוכלים שמורה מצה!, ונזהרים ממצה שרויי מפני איזה חשש רחוקי, וכאן המדבור מאיסור ברור, ואפיי לשיטתם דבאונגארען היו מנקרין באופן כזה על פי רבינו הרמייא, אבל האם משנת חסידים היא, הלא באונגארן היו נוהגין במיעוך ומשמוש על פי רבינו הרמ"א, והיו אוכלים שטאפ גאנז על פי גדולי הפוסקים, וגדולי אונגארין כמו רבינו החייס היי אוכל הניידלעד בליל הסדר, ורבינו הכתב סופר התיר מאשין מצות, וכן נהגו בכל אויבערלאנד, ואפיי כאן בעדת יראים אופים מאשין מצות בהכשר האבייד, אבל לא אנשי ויצמח פורקניי שהחמירו בכל זה, ולמה לא נחמיר בדברים שלהרבה פוסקים הוא חֶלֶב דאורייתא, ובפרט שתורת הניקור הזו נתקבלה עכשיו בכל ארץ ישראל אפיי בין האשכנזים ואפיי הרבנות הראשית נוהגין על פי חומרה זו, אוי לנו שאפילו כהרבנות הראשית לא היינו, ובפרט שיש שאלות גדולות לאנשי ארץ ישראל הבאים לכאן

בחומרי המקום שהלך משם, וזה בנוגע להלכה, אם היי המדובר מרבני אונגארין כמו אנשי עדת יראים שגם לא נהגו לילך עם זקן מגודל, רק ייצו לצו קו לקו זעיר שם זעיר שם", אבל חובשי שטריימיל ווייסע זאַקען עם פיאות ארוכות של עשרה מעטער למה לא להחמיר במאכלים, לחוש לכל הדעות, הלא זה יסוד החסידות לעשות בכל מצוה לפי מה שאמרה התורה, וכמו שכתב במסילת ישרים וכו בחובת הלבבות יישחסיד בורח מצייט שערי היתר אם יש אפילו רק אחוז אי של איסור מחמיריי. ובפרט חסידים ההולכים בשיטת הבעש"ט, היו מחמירים מאד ליזהר בכשרות המאכלים, אפיי בדבר שאין אלא לחומרא בעלמא, עיין מאור ושמש סוף פרשת שמיני כדי שנשמור עצמינו ממאכלות אסורות ונזכה להשגת התורה ואפיי מן דבר שאין אסור אלא משום חומרא בעלמא יש לו לאדם ליזהר בהן וכוי, אבל אם מיקל על עצמו אפיי בדבר שאין אלא חומרא בעלמא אפיי אם יתנהג דרכי חסידות ופרישות על כל הצדדים ושוקד על פתחי תורה ועבודה יום ולילה לא יוכל להשיג הקדושות עליונות על נכוו וכוי עייש.

הרי לך משנת חסידים שנשנית בבית מדרשו של הנועם אלימלך והחוזה מלובלין זיעייא אשר מימיהם אנו שותים ומפיהם אנו חיים עייכ. וכל זה אפיי לשיטתם דבאונגארען היו מנקרים כך, אבל כיון שהם נמנים על עדת תלמידי החוזה מלובלין
היו צריכים לחוש לחומרא, ולבסוף הם כותבים
יייאכלו ענוים וישבעויי, ואם יש עוד חסידים שהיו
מחמירים על עצמם כדרך חסידים באו אלו
ומאכילים אותם, ואפשר שהכריעו שחסידות גדולה
מענוה כרייפ בייי נגד ריבייל, וממילא התירו את זה
רק לענוים ולא לחסידים, והחסיד יחמיר על עצמו,
הגם שחסידים כמונו הבינו מהלשון הזה שכשר לכל
הדעות, כידוע היום שישנם חסידי עמי הארץ, אבל
הגם שעמי הארץ אנו, אבל באכילה רוצים להיות
חסידים ובדבר של צער כל הרוצה לעשות עצמו
חסיד הרשות בידו, ואיך הכשילו אותנו לאכול
הניקור של אונגארין.

בבגדי חסידים החמירו ללבוש כל השמונה בגדים לא די בלאנגע קאפטען ודרייפערטעל רעקעל שהיי נהוג באונגארין, כך מתדמים כקוף לבני אדם ללבוש כל הלבושים השטריימיל והבעקיטשעס והווייסע זאקען להחמיר אקען, והאם לא נאה לבני הווייסע זאקען להחמיר גם באכילה כמו אותם שאליהם מתדמים, אתמהה ונחזור לראשונות, הלא המדובר כאן מאיסור חלב ממש, ומאי סידור בשחיטה ובדיקות, וכולם שותקים ומפחדים, מצד אי קוראים עצמם בשם קנאים, אבל כל הקנאות היא על חשבון הציונים לתקן הציונים, ולמה לא, הלא מן הציונים לא יגיע לוקן כי הציונים מעולם לא הזיקו ולא עשו

טרור לרבנים שדברו כנגדם, ובפרט מן הקנאים דזמנינו במקום ללחום עם הציונות הם לוחמים ועושים מחלוקת ומפרידים ועושים פירוד לבבות במחנה שומרי תורה ומצות ופיזור לצדיקים וכוי, ומי מרויח מזה רק הציונים, והם מאחלים לעצמם לוחמים כאלו, כי מוסיפים להם כח עוד, ובפרט שעל ידי זה מזניחים הכל, כי כנראה לדעתם הם עוסקים במצוה ופטור מן המצוה.

ושמעתי מכמה שהיו מן העוזרים בכשרות ובפרשת חלב, שאמרו יעצט דארף מען אלעס אפלאזען און לוחם זיין מיט דעם ציונות וואס איז כפירה [עכשיו צריכין להפסיק אם כל הענינים ורק ללחום נגד הציונות] (געמיינט די בעלזער), [חשבו על הבעלזער] און חֱלֶב איז נאָר אַ איסור כריתות, וכך עשו.

והנה נזכרתי מעשה מהגרייא שבא פעם לביהמייד ושמע שבחורים מדברים מהבעל דבר איך צריכים ללחום כנגדו, ואמר דער בעל דבר זאָגט רעד רעד אפיי פון מיר נאָר לערנט נישט [הבעל אומר לדבר לדבר רק לא ללמוד] עכייל, כי הלא התורה הקדושה היא החרב נגד הבעל דבר, ומה לו אם מדברים, איך צריכים ללחום נגדו, אם אין במה ללחם, וככה אומר הבעל דבר ייאתם תלכו אופין ווייטען פראענט מיט די ציונים און די בעלזער נאָר דאָ קוקט זיך נישט אוםיי [אתם תלכו למלחמה נגד הציונים נישט אוםיי [אתם תלכו למלחמה נגד הציונים

והבעלזער, רק כאן אל תעשו כלום]. ואף שכסיל הוא הבעל דבר, אבל איש מלחמה הוא ובערמומיות גדולה הוא לוחם הבעל דבר, והוא משתמש כאן עם תכסיסי מלחמת יהושע, בעוד שכל העיר יצאו אחרי הרודפים שחשבו שבחוץ היא המלחמה והפקירו העיר, בעוד שעיקר המארב היי בעיר, ועד שחזרו היי כל העיר שרוף באש, כמו כן כאן הוא מעמיד פנים כאלו בארץ ישראל יש מלחמה גדולה עם הכפירה והמינות וצריכים ללחם שמה, ואם אומרים לו הלא ישנם גדולי תורה בארץ ישראל, הוא אומר, זיי זענען דאך אלע געכאפט, [הם כולם נתפסו ברשת זענען דאך אלע געכאפט, [הם כולם נתפסו ברשת הציונים] ומדביק להם גם כן את הלעיבעל של כפירה כאלו גם הם שייכים למחנה הציונים והכופרים רייל, וממילא צריכים לגייס את כל הכח נגד מלחמת הכפירה עם הציונים והאגודה.

 חכם הוא מפורש בשולחן ערוך, וכל השו״ט של השיטה הוא דבר שנולד בזמנינו, ואין מפורש בשו״ע ומלתא דתליי בסברא היא, ובודאי כדאי בשביל זה לעשות מחלוקת וחילול שם שמים ר״ל ואין כאן מקומו להאריך.

אבל העיקר שמרויח שמזנינים את הכשרות על חשבון שלוחמים עם הכפירה, כי הלוחמים הם בארץ ישראל על שדה המלחמה שם, ובין כך ובין כך הוא מכניס את המארך שלו, החֶלֶב והדם והנבילה והטריפה, ונותן להלוחמים לאכל הסם המות הזה ונתטמטמים ר״ל.

וידוע מה שכותב הרמביים שמאכלות אסורות מביא לידי דעות כוזבות וכפירה רייל, נמצא במקום

#### א) מעשה נורא מהרמב"ם אודות אנשי מדינה אחת שכפרו בתחיית המתים מן התורה מפני שנטמטמו במאכלות אסורות

בספחייק צפנח פענח ובספחייק דגל מחנה אפרים (פרשת עקב) כתבו: ששמע מהבעל שם טוב זיייע, שפעם אחת שאלו אנשי מדינה אחת במכתב להרמביים זייל על תחיית המתים לומר להם מן התורה. ומה שדרשו חזייל בגמרא מן הפסוקים, אמרו שיש לדורשם באופן אחר. ולא רצה להשיבם הוא בעצמו דבר, אך אמר לתלמידו רי שמואל אבן תבון שהוא ישיבם.

וזה תוכן דבריו בקיצור על פי חכמת הטבע, כי מכל מיני מאכל ומשקה נעשה דם, ומהדם יורד אל הכבד, ומהכבד עולה הברירות אל הלב, ומהלב יורד המובחר והדק אל המוח, ושם שורה השכל וחיות של האדם. ומי ששומר עצמו ממאכלות המותרות והאסור והטמא, נעשו דמיו צלולין וטהורין, ויש לו לב טהור, והמוח והחיות שלו נעשה חיות טהורות להשיג אמיתית החיות שהיא אלקות של כל העולמות המחיי את כולם. ומי ששומר עצמו יותר,

להיות מחיל הי, יכולים להפך רייל להיות מחיל הסמייך מיים רייל, ואחר כל זה הוא עוד מכניס גאווה בלבם הלא ממחנה הלוחמים אנחנו, ומי ידמה לנו, הלא בודאי הכל על צד היותר טוב אצלינו, ומי שאומר דבר נגד הלוחמים, הלא אחת דתו וככה הוא המצב שבין הקוראים עצמם חסידים יהיי פחד לעורר על תיקון הכשרות, הלא אפי רבינו הקי מראפשיץ זייל ניבא שלפני ביאת המשיח יהיי הבעגלה שישב עם הרבעצין שלו ביחד בעגלה

ומקדש את אכילתו עפ"י דרכי ד' ותורתו, נעשה מזה בנין אב, והוא השכל לכל רמ"ח איבריו ומתקדשים ומתטהרים.

וכן להיפוך ח"ו, נעשה בנין אב שכל עקור ומעופש בדעות זרות,
וחיות שלו נעשה בחינת מת, והוא אבי אבות הטומאה וכוי, ורמייח
איבריו נטמאים וטמא טמא יקרא לכל דבר, ונעלם ממנו אמיתת
החיות שהיא אלקות של כל העולמות, ונטמא ונופל לדיעות זרות
ואלהים אחרים, הם אלילים אלמים מתים וזבחי מתים יקראו
להם.

לכן התנאים ואמוראים ובעלי המדות וחכמי המשנה הם שמרו נפשן שלא יתגאלו בפת בג הזקן וביין משתיו, ולכן האירו שכלם והיי שורה עליהם רוח הקודש, לפרש כל מאמר סתום בדת התורה הקדושה, כי שרתה עליהם כח אלקי, אשר הוא ואורייתא כולא חד ואור נשמתם גייכ הוא חוט המשולש אשר לא ינתק לעולם ולעולמי עולמים. אבל אנשים הללו בודאי טמאים ונטמאו דמם, ומשם לבם ומוח שלהם נטמטם במאכלות האסורות והטמאות, ולכך החיות שלהם נוטה למינות ואפיקורסות, ולא יכלו לקבל מתיקות נופת צוף דברי מאמרינו הבנוים עפייי שכל אלקי עולם ומלך עליון. והואיל והעיזו פניהם ויצאו לחוץ, פתאום יבוא עליהם הכורת, וכרות יכרתו אותם וכל אשר להם. וכך עלתה להם, כי לא היו ימים מועטים עד אשר בא עליהם מלך גדול והרג אותם וביזז כל אשר להם, עייכ תוכן דבריו.

והחסידים ידחפו את העגלה ויאמרו שמעשה מרכבה היא, והזהיר רבינו מראפשיץ לא לסייע על כל פנים בדחיפת העגלה כזו מרבי שעובר על מדת חסידות ליסע עם הרבנית ביחד, אבל שיהיו חסידים שידחפו מרכבה טמאה של שור וחמור יחדיו וחתיכת חֻלֶּב ביד לחטף שירים מזה, זה לא גילה לנו רבינו מראפשיץ, אבל באמת רבינו מראפשיץ ידע מזה, והזהיר אותנו עוד קודם לזה, ורק לא שמענו לו ומזה הגיע לנו כך, אבל האם לזה צריכים לאזהרת רבינו מראפשיץ, ואיך אנו מוצאים ידינו ורגלינו אם אנו אין לנו הכח להגיד מלה בדבר שנוגע בבבת עינינו, שזה הכשרות והדת, און מען רעדט זיך נאָך איין אַז מען איז קנאים [וחושבים על עצמם שהם קנאים].

והנה אשתקד הבטיחו לי בניכם היות שאתם עכשיו קרובים למלכות סיגעט וסאטמאר שתדברו על לבו לתקן הניקור, והנה עבר כמעט שנה ושום דבר לא זז ממקומו והדבר תלוי בכם, כי אתם החוט השדרה של התאחדות הרבנים, ואם אתם לא יכולים לפעול כנגדם מה אתם עושים שמה, ובכלל הגיע השעה לעשות מהתאחדות הרבנים אירגון ולא אדמוריי והנשיא יהיי רב ולא רבי, כי באופן כזה ווערט דאָס אַ חסידיש געשעפט [נעשה מזה עסק חסידי] וכל הארגון פועל רק למען האינטערעס של הגעשעפט [הביזנעס].

וכשיכולים לעשות מחויבים לעשות, ובפרט עכשיו הספוק בידכם, כי הם צריכים אתכם ולא יהינו לעשות דבר כנגדכם.

על כן מצאתי לנכון לבוא אליכם בכותבת הגסה, ואם באיזה מילים אולי שגיתי בפגיעה בכבוד תורתכם הגדולה, אבקש את סליחתכם בזה, כי מרוב שיחי וכעסי דברתי זאת, ובאמת הי' ראוי לחדל אישים כמוני להיות נחבא אל הכלים כי מי אני ומה אני לבוא עם תביעות אל רב גדול וקדוש, ובודאי אני יכול לפטור עצמו בטענת "רישך בקרירה" ובפרט שאני אפי לא ריש גרגותא, ובפרט שכל כך סבלתי מהכת הזאת וקפחו את פרנסתי, וגזלו את ממוני, ועמדו על גופי מאדי, ואחד מן החטאים הגדולים שלי הי' שעסקתי בוועד הכשרות, ובודאי אני פטור ולא יתבעו ממני, בפרט שאני טרוד מאוד בטרדות שונות, ועוד שכמה פעמים כתבתי מאדמו"ר מקאשוי שליט"א ולא קבלתי תשובה.

זה לא מכבר כתבתי לו העתק מכתבי שכתבתי לאנשי רב טוב על פנייתם לערכאות, והנני נבוך בדעתי עד היום כי הגם ששמעתי שהם חזרו בהם ובטלו את תביעותיהם, מכל מקום אחר שנתפרסם הדבר בעתונות נשאר הרושם שמוסד רב טוב הלך לערכאות של גוים, והיי להם לפרסם בעתונות שהם חוזרים, והם לא עשו זאת, ונשאר רושם של חילול שם שמים, ובפרט שלא נשמע דברי מחאה משום רב ומדשתקי שיימ ניחא להו.

ולפי עניית דעתי כיון שעוררתי על הדבר, וכן כתבתי לרבנים, ועוד רבנים שדבריהם נשמעים יותר מדברי אני את נפשי הצלתי כנלענייד, והגם שכפי זה כל המכתב הארוד הזה הוא למותר כי ענין הכשרות הוא ידוע לכל, ואם רבים וגדולים ממני לא מוחים, מה לפעוט כמוני להתערב, מכל מקום על ענין הכשרות אני לא יכול להתאפק, לראות איד שמטמטמים ומטעים ציבור של רבבות יהודים כוי שרוצים לאכול למהדרין מן המהדרין, וחושבים כיון שחתום בחותם הקנאות, עליו אין להרהר, והבעל דבר מסייע להם בקנאותם זה כי ככל שיתגדל ויתקדש שמים הוא בטוח שלא יהינו לבדוק אחריהם, ואפיי מאותם שיודעים האמת נושאים להם פנים, כי הלא סוף כל סוף הם לוחמים עם הכפירה, אבל האם בכח הטמטום של הטומאה יכולים ללחום נגד הסמייך מיים, האם היי מניח את זה אם לא שזה מסייע לו, ועל כן אני לא יכול לעצור במילין על כל פנים למסור הרגשותי לכבודו שליט"א, כי אותך ראיתי צדיק לפני בדור הזה, ואם מעלת כבוד תורתו לא יכול או ייער רעדט זיך איין אז ער קען נישטיי מה יש לצפות מאחרים.

והנה הגיע הזמן לארגן את הכשרות, ועיקר תיקון שהשוחטים והרבנים לא יקבלו משכורתם מהבעלי בתים, כי באופן כזה כמעט מן הנמנע שהכל יהיי על צד היותר טוב, וגם מפעם לפעם למנות רבנים שילכו לבדוק מהנעשה, ומפעם לפעם ילכו אחרים, ומי שרוצה יוכל לילך ולראות מהמתרחש ולמסור הדין וחשבון להממונים על זה, ובאופן כזה נוכל לצפות שהכשרות יוכל לבוא על תקונו, וגם בעניני הניקור צריכים להביא מנקר מומחה מארץ ישראל, ולשכנע אברכי הכולל ללמוד אותה מלאכה שיוכל גם להביא להם פרנסה, וכל זה בפקוח ועד הרבנים עד כאן.

ונא להסביר דבר זה להאדמו״ר מסיגעט סאטמאר, ואפ״ ישבע לכם שהכל בסדר ושכל הרינונים הם בשקר, תגידו לו שכל זמן שהרבנים והשו״ב מקבלים משכורתם מאת הבעלי בתים אי אפשר שיה״ טוב, וכל מי שיש לו מח בקדקדו מבין זה, ובפרט במדינה הזאת שיצרא דממונא הוא כל כך בתוקף, ובפרט על חשבון הכשרות שהיו קורין את המדינה הזאת די טרייפענע אמעריקא אז אפילו די שטיינער זענען טריפה [אמעריקא הטריפה שאפילו האבנים שלהם טריפה], ועדיין היא מרקדת בינינו, וראשית התיקון היא בכשרות כמו שכתב הגאון בעל נטע שורק, וכל זמן שלא יסתדר הדבר הגאון בעל נטע שורק, וכל זמן שלא יסתדר הדבר שיה״ עינא פקיחא עם תקון בענין משכורת, לא נעשה עוד דבר, ותגידו להסיגעטער אם הוא לא יעשה דבר ממשי אנחנו לא נשב בחיבוק ידים.

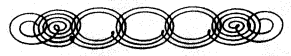
ונקוה להשם יתברך שלא יעזוב את חסידיו ולעולם נשמרו, ואצא בקידה ובמודים דרבנן, ואחכה לתשובתו הרמה.

מנאי זעירא <mark>שלמה יודא שווייצער</mark>

Exposing the truth in the matter of nikkur to all inhabitants of America

# NIKKUR (purging) of forbidden animal fat (chelev)

Critical Information Concerning Chelev (forbidden animal fat) including an indepth study of the subject geared to elucidating the law to prevent unintentional stumbling into the terrible sins of eating forbidden fat for which carries the penalty of Kares (excision).



# THIS BOOK IS FOR YOU!

### The following are delineated:

- 1) Religious, G-d-fearing people stumble on the prohibition of chelev prohibited by the Torah.
- 2) There are no qualified menakkerim; the butchers themselves are the menakkerim.
  - 3) The butchers know very little about nikkur.
  - 4) They have no written certification.
- 5) They leave over Torah-prohibited chelev in many parts of
- the meat. 6) They feed the public with many parts actually belonging to the hind quarter — without the proper nikkur.
  - 7) There is no supervision on nikkur.
- 8) The situation is decidedly worse in salami, frankfurters, and other types of delicatessen.
- 9) Detailed testimony.
- 10) Decision of Rabbinical Court of Jerusalem.
- 11) Decision of the menakkerim of Edah Hachereidis.
- 12) Instructions and exhortation in the matter of nikkur.

First edition Menachem - Av, 5742

Second, enlarged edition Elul 5742

NIKKUR (purging) of forbidden animal fat (chelev)

Critical Information Concerning Chelev (forbidden animal fat) including an indepth study of the subject geared to elucidating the law to prevent unintentional stumbling into the terrible sins of eating forbidden fat for which carries the penalty of Kares (excision).

\* \* \*

Published in Hebrew
by
Institute for Practical Rabbinics and
Applied Study.

(Beis Hamidrash Halachah L'Maaseh) of Shichitah, Nikkur and Machules Asuros 2 Elisha Street, Bnai Brak, Israel

| TABLE OF CONTENTS  A Critical Analysis of the Laws of Nikkur and Chelev; |
|--------------------------------------------------------------------------|
| A Conceptualization of the Nikkur                                        |
| Process                                                                  |
| 1a. The Nikkur process in general 21                                     |
| 16. Abstinence as a mourning symbol for our Temple's                     |
| 1 of wation 39                                                           |

### Warning of Chofetz Chaim O.B.M.

How much will an individual regret, when with a mere admonition, he could have extricated himself from all these punishments. Let him not be misled by the fact that others will share the punishment with him considering that he is not the only one in the city to have transgressed thereby finding false comfort.

As an analogy: In the event a person is a co-signer on a note encumbering a debt of millions of dollars, regardless the number of additional co-signers, when the debt becomes due, even if required to reimburse only a small fraction thereof, it could amount to a sizable sum, which will be quite painfull to pay. Similarly, since today the ingestion and partaking of prohibited foods has become unfortunately widespread when the time for reckoning arrives, it will amount to many thousands of (K'saysim) olive-sized pieces of prohibited foods.

Consequently, those capable of arousing the populace in their vicinity to observe kashrus strictly and thereby prevent untold thousands of Jews who were lax from eating non-kosher, will surely be considered the most guilty. Our sages admonish: Tana D'vei Eliyahu: Anyone able to protest and refrains to do so; Anyone able to elicit repentance and does not do so, all blood spilled will be credited to his negligence and held against him...

# Nikkur of the Inner Parts (removal of forbidden fat) Important Points Necessary for All Jews Lest they Stumble Into the Sin of Eating Fat for Which the Penalty is Koris

### Chapter 1

### A Conceptualization of the Nikkur Process

One who enters the field of **nikkur** must realize that the error rate tolerance level is absolute zero; every minor error committed jeopardizes the lives and continued existence of thousands of Jewish souls. Therefore, the diligent study of the Shulchan Aruch and the later authorities as well as the actual **chelev** examination must be performed with the appropriate responsibility and the due recognition of the fear of Heaven. At a minimum the following criteria are required:

 He must travel extensively to all places where nikkur is practiced and taught in order to acquire the requisite practical expertise, which is more critical than book study.

• He should ensure that his teacher possess the following qualities:

 He must be a respectable scholar and a G-d-fearing man for many years.

• He must have many years of professional experience in this field under the tutelage of teaches who were experts in the field.

• He must possess "certification" from rabbis well versed in nikkur.

 He must be a patient individual taking the time and effort to explain and elucidate to him every detail clearly. • If possible, he should learn also the **nikkur** of the hind quarters. At a minimum his study should go beyond that of the "front quarters," since at times hind quarters are brought to the slaughter houses. It is, therefore, necessary to study the **nikkur** process to relating to all sections, which may be brought to the butcher shop.

### 1-A The Nikkur Process in General

As we have ascertained, the nikkur process is sadly neglected. The teachers are many but the knowledgeable are few, and the general populace is guilty of inadvertent transgressions. Erudition in this field is found mainly in Eretz Yisroel, where the detailed knowledge has been transmitted from generation to generation. Neglectfully so in other countries where most of the Jews are refugees from the Second World War, whose mental concentration was impaired by their tragic troubles which befell the entire Jewish nation and they have forgotten important laws. Moreoever, in many places, people with little knowledge and even lesser fear of G-d have entered the field. Unfortunately, there is no one capable of recognizing their shortcomings, since for some inexplicable reason the rabbis never deemed it necessary to study nikkur, a probable cause has its origin in Europe.

In Hungary there lived **menakkerim** of the highest caliber, excelling both in their erudition as well as their general knowledge of Torah, in addition to their extreme piety. They were appointed by the Rabbinical court of the community to supervise the **nikkur** process. They were duly certified by qualified and recognized menakkerim of the previous generation, as well as the greatest rabbis of their generation...who were highly versed in this field. Under such circumstances, it was, therefore, unnecessary for the rabbi of the community to burden himself with

studying the **nikkur** process, for he could depend and rely upon the professional capability and integrity of these individuals.

At present, however, we have unfortunately sunken very low, and the entire nikkur profession has been delegated to ordinary people who own butcher shops, or to their employees who are afraid of the boss (should they be too strict). There is a serious lack of supervision over menakkerim, where, were one to base this need on the professional status of the menakkerim, there should be two or three times the number of mashgichim. Yet, on the contrary, there is absolutely no supervision; all rely on the menakker, who does as he pleases without any fear of sin nor discovery. Any question concerning the matter of Nikkur, the decision is made by the menakkerim themselves. Is this an independent arms length transaction? Does this make sense? The pitfalls are frightening... Woe to us, what have we come to?

Temptation blinds people beyond all comprehension. A prohibitive food substance...chelev...listed to be amongst the most stringent, because of the seriousness of the penalty extracted upon its transgression...it even brings about apostasy...Response Divrei Chaim, Yoreh Deah. It is totally ignored by everyone.

Recently, we heard that menakkerim, known and discovered to be lax in their work, excused themselves by saying: This was the "custom in Hungary." We considered this a painful joke bordering on tragedy. One menakker was discovered to be absolutely ignorant concerning the law that the intestines had to be cleansed of fat. To him it was a shame that the rabbis of the Talmud and the Shulchan Aruch were not immigrants from Hungary.

There were many G-d-fearing menakkerim and great rabbis and halachic authorities in Hungary, yet there is not even a single comment or footnote which indicates any difference between the "Hungarian custom" and the custom of other countries in the matter of Nikkur. Let it suffice that one of the great Hungarian rabbis, Rabbi Pinchas Zelig Schwartz wrote a book, Givas Pinchas, concerning all details of nikkur and does not once mention any special "Hungarian custom." This should prove, beyond the shadow of a doubt, that this excuse is unadulterated and pure nonsense. Moreoever, the menakkerim in the holy city of Jerusalem, who migrated from Hungary, do not differentiate between what they learned in Hungary and the existing practice they encountered in Jerusalem. They are erudite scholars upon whom anyone can rely. Obviously, this is a sly trick, to fulfill the maxim, "He who wishes to lie, quotes far-off witnesses." We were astounded to learn that rabbis relied upon this gibberish nonsense and our astonishment grew when we learned that the rabbis themselves rely on these menakkerim!!!

Does this make sense? Is this a qualified hashgachah, when the rabbi's attention is called to a question concerning nikkur, instead of replying, "This is what I learned from my teachers," or, "This is what I saw practiced by expert menakkerim, known for their fear of G-d and certified by great rabbis." he replies, "Let us go and ask the menakker?" Such a practice is equivalent to the total absence of any hashgachah on the nikkur. This is contrary to the so-called Hungarian custom where the Hashgachah was very strict and meticulous. This is a paradoxical position. The menakker follows (according to his statement) the Hungarian custom, and the rabbi follows the

## American custom, that no supervision is necessary for nikkur.

Moreoever, why should rabbis and others who migrated from other countries, who never followed Hungarian custom, nor know anything about it, eat meat relying on the kashrus certification of the hechsher-granting-rabbi who states "the meat is kosher L'mehadrin min ha-mehadrin (for the most scrupulously observant?) Does this apply to people who come from Eretz Yisroel, Australia, London, or other parts of Europe? Moreoever, in their countries of origin, this chelev is regarded as prohibited by the Torah, for which a penalty of kares is incurred.

Is it possible that immediately upon leaving their country of origin and stepping over the threshold of America theyeven the most pious—are permitted to eat it? This is totally absurd, incredible, derision a mockery of all we regard as holy...and definitely contrary to halacha (law)! Now that the doors of most countries are open for travelers to come and go and thousands of people visit America annually who permitted this form of abbreviated Nikkur for them? (See Orach Chaim 468, Sh'vilei David in introduction to Orach Chaim, Pri Chadash 468 at length. Therefore, we categorically reject this ludicrous excuse. At a minimum, it should be publicized that meat sold in Hungarian butcher shops have been made kosher with nikkur acceptable only by those who follow Hungarian custom, and is kosher only for Hungarian immigrants)...and not for any other Jewish people.

### 1-B Consistency: There is Nothing New.

It appears that historically, as we shall see, there was always a certain degree of laxity in the field of **nikkur**. In every generation, Satan goes to all lengths to trap Jews to

transgress the prohibition of eating chelev. This dates back 500 years ago to the times of the Maharshall, and even prior, when those able to avoid this transgression were fortunate.

Accordingly, it is incumbent upon every individual to do all within his power to avoid this trap. Surely no one desires to be included among those listed in the Heavenly transcripts as one who stumbled on the prohibition of chelev.

It is strongly urged that until this issue is not rectified, one should abstain from eating the meat of animals. Otherwise, one will inadvertently (perhaps it can even be more than a shogag-inadvertently), eats chelev his entire lifetime. In fact the transgression can be termed "intentional" (may zid), being that sufficient warning and information was presented to permit a timely readjustment of one's practices.

### 1-C

### The Degeneration of Generally Accepted Standards With the Passage of Time.

The Pri Megadim writes in Orach Chaim (Practices of one asked in matters of prohibition and permissibility, 2:1) Unfortunately, in our times no one learns the laws of Nikkur — although everyone is entrusted with it. It is, therefore, proper for every rabbi to learn them, and he will be blessed. While it is mandatory for all rabbis who give hechsharim on meat to give priority to this learning over all others.

The sad state of affairs should be noted. In his time, they ate the "hind quarters" where is situated the major chelev. And, even so, the diligent nikkur process was neglected, Surely in our times, when the majority gains confidence albeit falsely, by the fact that we eat only the "front quarters," there is sufficient grounds to assume neglect and the probable findings of "material error.

The ignorance and unreliability of menakkrim (chelev auditors).

- 2 -

# The Great Gaon Rabbi Jonathan Eibeschutz O.B.M. Author of Keresi Ufleisy Writes that most all menakkerim are unlearned, and therefore, cannot be relied upon.

"In these times, we must be more stringent, not relying on the **assumed piety** of the **menakker**. Now, there are many stringent rulings and the work is extremely difficult. Most of the Practitioners are unlearned...and we may **not** rely on the **nikkur** of anyone unless he is an expert and a long-standing G-d-fearing man...

From the time I was able to understand, I learned the laws of **nikkur** to be well-versed in them and in their names. I did **not** rely on the **menakker**, but ate only what I cleansed myself, and ate only from the toil of my hands."

The moral of the story is: If a holy and learned man like R. Yonason whose precious time was totally dedicated to heavenly pursuits, toiled with his own two hands to clean out the meat, it surely must be a very serious matter.

Sefer Divrei Moshe, on Torah, Parshas Kedoshim. From the deeds of the Gaon R. Yonason everyone can understand the rabbinical axiom: "one who benefits from the toil of his hands is greater than one who fears Heaven..." Namely one who works with his two hands is greater than one who fears Heaven — if that accomplishment comes to him easily, without toil.

- 3 -

# The Leaders obligation to forcefully emphasize the seriousness of the chelev prohibition.

The words of the great Rabbi Yonason Eibeschutz in effect, an admonition for all rabbis, that they have not fulfilled their responsibility by refraining from protest. Who in our generation, is as great as R. Yonason, whose reverence hovered over all nations and nevertheless, freed himself from all his holy work to engage in a low, menial work as nikkur. Surely, he did not do this because of his desire for meat; G-d forbid to entertain such thoughts concerning a saint like R. Yonason, especially since he had the choice of eating from parts of the animal that do not require nikkur. But, as it is known to all who entered his house, his entire lifestyle was a continuous chain of disseminating Torah and purity to the flocks of Israel, as a faithful shepherd only concerned for his flocks. In this case, he intended to perform a shocking attention-grabbing astonishing act to impress every Jew with the stringency of the prohibition of chelev. He believed that if the general populace would see that a rabbi of his caliber...whom thousands of Jews revere...whose table is surrounded by hundreds of disciples to whom princes of nations turn for advice...considers it obligatory to spend time on such a degrading work as removing the fat from the meat...

Let everyone else judge for himself: The fear aroused the ire of this great stallwart of Judaism, causing him to quake with fear eating chelev (and it is needless to comment that the menakker serving under his banner was a pious scholar) what shall we simple people do? The rabbis should also learn from this example. Let them dismiss the lax menakkerim and replace them with pious scholars (Maftechi Yoreh Deah 65).

### - 4 -

### Personally Knowing the Menakker is a Prerequisite

A pious person should not rely on any **menakker** unless he recognizes him as a G-d fearing man and an expert in the profession of **nikkur** <sup>3</sup> (**Yam shel Shelomo**, **Chulin** ch. 1, par. 2)Hence, it is obligatory upon every pious person, before eating meat, to be acquainted with the **menakker**, even if there is no question raised concerning his reliability. Surely, if there is a question concerning his integrity, it is obligatory for everyone who has any fear of Heaven, to investigate the **menakker**, his origin and his deeds.

#### - 5 -

# Laudatory comments concerning countries where the menakkerim are scholarly G-d-fearing individuals.

The practice of Cracow, are highly praised. There the butchers and menakkerim were not plain people who do their work routinely. Rather all butchers and menakkerim are ordained rabbis, scholars, and well-versed in Torah. So is the practice of all Germany, Bohemia, Poland, and Russia, not to appoint butchers except pious scholars. Also those who remove the fat from the "hind quarters" must be scholarly men and experts in the laws of chelev and nikkur.

In the decisions of Mahari Sarzina (printed at the end of the Responsa of **Rosh** and quoted by **Darchei Techuvah** 64).

This statement discloses that the countries whence American Jewry originated, which the author praised so highly, demanded that the butchers **as well as** the **menakkerim** should be rabbis and scholars who are well-versed in Torah. Now, why should we be deprived of this

and not have in this blessed and affluent land of ours what he had in the poverty-stricken lands of Europe?

Furthermore, we can deduce from his words that for nikkur of the inner parts, they were stricter than for that of the "hind quarters;" for the inner parts they required "rabbis, scholars," whereas for the hind-quarters they required people familiar with Torah and expert in their field.

How remarkable!!!

### - 6 -

### The sad state of affairs where Rabbis are not well-versed in nikkur and the menakkerim are ignorant.

The Sefer Beis Yitzchak castigates the rabbis who divorce themselves from the menakkerim and do not supervise them. How can they rely on the menakkerim, each of whom learned from his predecessor (Yora Deah 64) sometimes the teacher did not learn? And in such an instance how can the pupil know?

Also, in nikkur of the inner part, everyone participates including women, servants, minors, and especialy shoctim who just recently learned the laws of shechitah and bedikah but never learned anything about nikkur. Yet, as soon as they commence to practice as shochtim, they become menakkerim, and everyone relies on them without ascertaining whether they are doing their work properly.

This occurs because even the rabbis who promulgate halachic decisions are not sufficiently well-versed in this field. Therefore, the rabbi himself must learn thoroughly the procedure of nikkur in the "front part" and then he can test the shochet and guide him in the proper way, so that nothing prohibited leaves his hand. (Quoted by Giv'as Pinchas on laws of nikkur - in the introduction).

The facts we learn from this quotation are:

In his days, too, the rabbis neglected to study the laws of nikkur.

This brought about a grave pitfall, that any ignoramous or lax person became a menakker.

No one supervised his work.

The shochtim who only learned the laws of shechitah would go into this field without any knowledge.

No one protested this practice.

Concerning nikkur of the "inner part" there are pitfalls.

A menakker who learned from a teacher is not necessarily an expert at nikkur, because perhaps the teacher was also a self-styled menakker; even if he learned nikkur, perhaps his teacher was also a self-proclaimed menakker.

The rabbis must learn the work of nikkur from someone who is definitely well-versed in the laws of nikkur.

The rabbi should test the menakker and supervise his work at all times.

See below 7, 8, that also in Hungary there was much ignorance, in the nikkur profession, as one of the great rabbis, himself an expert menakker, attested.

### Corrective Action taken-pitfalls are common in large and small cities, but because of the fear of G-d they agree to rectify the situation.

For many years I have been engaged in matters of nikkur, and I visited many large and small cities in Hungary. I saw that many grave pitfalls occurred, and I called it to the attention of the citizenry. They all thanked me and were very grateful. (Giv'as Pinchas on laws of nikkur, by Rabbi Pinchas Zelig Schwartz o.b.m., controller

of **menakkerim** in Kleinwerdein, son of the saint and sage, the author of **Bes Natali** o.b.m., the son of the renowned author of **Kol Aryeh** o.b.m.)

We can discern from his words that there were very grave pitfalls in Hungary in his time and everyone who relies on the fact that he learned nikkur in Hungary relies on a fantasy and wishful thinking for there, too, "in many places - many grave pitfalls existed."

Moreover, because of their intense fear of the L-rd and their understanding concerning the moral responsibility of causing a public pitfall by feeding them food which carries the penalty of kares. They waived the attendant embarassment and decided that world, which is very temporary and flies away quickly rather than to be embarassed in the next world for all time to come in the presence of all the righteous and saintly men, when the damage will be irreparable. Also, the shame one suffers in this world atones for his sins, as the Rabbis state: Anyone who sins and is ashamed and embarrassed as a result thereof, all his sins are forgiven. This was personification of their menakkerim, who, despite somewhat moral laxity as exemplied by their engaging in nikkur without the proper training, were, nevertheless, imbued with the fear of punishment, and rejoiced when someone showed them the errors of their ways, and accepted his words with gratefulness. Indeed Jews are holy. Who will give us their likes.

-8-

# Mashgichim (audit supevisors) on the Payroll of the Butchers are Untrustworthy; Lack of Independence.

Although in some towns mashgichim supervise the nikkur, since they are unaware of what to supervise, because their entire supervision concerns matters of trivial importance and not on the main and critical thrust, moreover, since they are compensated by the butchers themselves, they feel they must close their eyes even if they witness L-A-X-I-T-Y. Therefore, it is incumbent that the community itelf directly pay the mashgichim and forbid the mashgiach to accept even an inconsequential gift from the butchers. This will effectuate stringent supervision and review...he will stand over them and they will obey him (Giv'as Pinchas - ibid.)

We thus see that even in places with designated mashgichim to supervise the nikkur, the situation at times is worthless because:

Just as the menakker and the rabbis are unfamiliar with nikkur, so is the mashgiach; he knows no more than the rabbi and the menakker.

The mashgiach is paid by the butcher and must remain silent about any laxity he witnesses, because his livelihood depends on the butcher, and he is in danger of losing it if he protests.

The holy solution is for the community to pay the **mashgiach** directly and that he receive nothing, not even a small gift from the butcher. Thereby, he will not be afraid to protest any deviation from the proper procedure.

Furthermore, the rabbi as well, should not accept any salary from the butcher, for if he does, the **mashgiach** services are valueless since, if the mashgiach protests and the owner refuses to rectify the matter, he will go to the

rabbi; if the rabbi is bribed, of what avail is the mashgiach?

Even when they receive their salary from the community, the possibility for a pitfall exists when the butcher or his relative is one of the communal dignitaries or he donates significant amounts to the community. This, too, is a form of bribe; in such an instance the establishment of the practice of communal payments to the rabbi and the mashgiach is questionable efficacy. A G-d fearing person must consider all possibilities.

The procedure of Nikkur was handed down from one to the other. Great rabbis from Hungary testified that there are pitfalls because of things that have been forgotten.

Many authorities, each of whom presents a different nikkur procedure. The order of nikkur was transmitted by our forefathers to us, generation to generation. Due to our many sins, I have seen the occurrence of many grave pitfalls, as the subject matter has been completely forgotten (Giv'as Pinchas ibid.)

## - 9 Proclamations Issued Concerning the Details of Nikkur and its Pitfalls

In the house of Isarel I have seen confusion. The generations have become spiritually impoverished and the wisdom of the hearts has become lessened, G-d-fearing men are despised. The truth has become curtailed and strong-armed men raise their heads. The profession of nikkur - even that of the "front-quarters" alone - my eyes have witnessed various pitfalls, each one different than the next, and I decided that this did not present itself before me in vain, but to arouse the hearts of the G-d-fearing with a hue and cry, "Awake, you sleepers, from your sleep and you slumberers from your slumber, for the time has come to accomplish for G-d and His Torah, and

for the existence of the future generations. If you are silent at this time, who knows what tomorrow will bring, and who ascended to Heaven and heard the heavenly pronouncements concerning the gravity of the pitfall that accrues from the neglect of nikkur of chelev.

Anyone who gives this matter any thought, concerning what even inadvertent eating of chelev amounts to, will feel his heart being rent asunder, and he will cry and cause others to cry with him with tumultous shouts. How do we sit back with folded hands when the deeds of Satan have succeeded so well to create a breach in the sanctity of the Jewish people, who are separated from the nations via their abstention from their food and drink.

We learn from the halachah, come as well as from the history books, that since the time of the great Gaon Rabbi Yonason Eibeshutz the pitfall of nikkur chelev has not left us in any generation, sometimes it is more pronounced and sometimes less. How can we expect our generation to be exempt from this malady? Are we better than the previous generations. In this period of history in which so many breaches in all fields of Judaism have transpired, surely the pitfall of chelev, which also occurred in earlier generations has also come about. Anyone who debates the issue does so because of lack of concentration and sensitivity to the situation. It is a stubborn denial of validity. Concerning such people, the prophet ssays: 'Woe to those who make light into darkness and darkness into light.' ((Lekach Tov, Makarom Weinfeld on Parshas Shemini.

The difference between the previous and later generations.

This is the trouble: In previous generations, the greatest leaders of our nation who G-d planted in every generation.

to arouse the world about the pitfalls surrounding the L-rd's vineyard did not remain silent, they went from city to city, saw the pitfalls and took corrective action.

The All-merciful One accepted their repentance and their reawakening for His glory. He atoned for their sin after He saw that the people felt remorse for the past sins and effectuated future corrections.

Our generation, however, is different.

The great Geonim and holy men who sought the Almighty and saved the people of Israel have gone to their everlasting rest and have left an orphaned generation to sigh, without anyone to seek the Al-mighty or to desire to save the people. Nonetheless, the Creator, may His Name be Blessed, who lives forever and exists for all eternity, has not removed His kindness nor His truth from us. and as He has saved us from the teeth of lions in whose teeth we were given as prev. and He keeps alive His holy people Israel, to keep His promise, "I, the L-rd have not changed, and you, the children of Jacob, have not been annihilated." We see with our own eyes that the Merciful Father has not forsaken our souls and our spirits, and just as in all generations, He awakened the heart of the pure to oversee the pitfalls of the generation and to work for the glory of G-d and the honor of His Torah which had been defiled, so will He do from now on. Do we not daily see people active in all fields of Jewish practice in which breaches have arisen?

As in the case of other pitfalls, the Holy one, blessed be He, has brought about that this pitfall will be exposed little by little, and it will take its position among the main breaches of the era...its voice will be heard from among the leaflets and booklets circulated for many years but unheeded...having remained without a basis upon which to take a position and without a feeling to understand that a

reawakening that comes through a call of the "bas-kol" that emanates from Mt. Horeb and announces, 'Woe is to the people because of the disgrace of the Torah,' " must be accompanied by deeds in order to be realized...alas, we have no one to reply upon except our Father in heaven...

Satan's plan succeeded in that the butchers, dealers, and menakkerim were able to convince certain rabbis. In America, as is known and admitted, the rabbis know absolutely nothing about nikkur — that they have a so-called traditional method of nikkur. This, however, does not exempt the G-d-fearing individual from recognizing the truth, as is made explicit in the letter of the rabbis, included here.

### - 10 - Misleading the Public

It is customary that, whenever a reawakening takes place, the individual evades the issue, thinking that this applies only to the great rabbis and the leaders, and as long as **they** do nothing, **he** is exempt. This manner of thinking has many refutations:

- 1. If, G-d forbid, it would be known that a hurricane or tornado was heading for the city and that the entire city was in danger of destruction would he then wait for the instruction of the greatest people of the city, or would he take his belongings on his back and run for his life?
- 2. In mundane matters, or even in his own spiritual matters, would he follow the decision of these greats if he knew within the innermost recesses of his heart that they erred in their decision? Certainly not. Now, how does he know definitely that they have not erred in this matter? Can we rely on such weak, wobbly foundations in so serious a matter?

- 3. It is stated **Horayos** ch. 1. that if the Sanhedrin (in the Chamber of Hewn Stone) erred and promulgated a decision that **chelev** is permissible, and one knew that they had erred, yet he followed their decision, he is liable for a sin-offering. Hence, it is possible that even **they** should err regarding **chelev!!!**
- 4. There is strong evidence from the author of **Givas Pinchas** did what he could to save the people from the pitfall of eating **chelev**, and his words were cheerfully accepted.
- 5. What will these people say about the Rabbinic maxim that we do not give honor to a rabbi where it involves **chillul hashem** (desecration of the Holy name)? Is there a greater **chillul hashem** than the constant violation of the prohibition of eating **chelev** by the entire public?
- **6.** One who eats meat must ask himself whether he would lend these rabbis who are silent, ten thousand dollars without a note, relying solely upon their honesty, that they would surely not lie to him and not deny the debt? And if in money matters, his heart would not let him take a risk, how can he do so in matters pertaining to the soul?

### - 11 -Available Solutions

We cannot say that everyone can enter into discussions with his rabbi in the matter of **chelev** to determine whether he is versed in this matter. Surely, it would be of no avail to enter the slaughter house suddenly to scrutinize the work of the **menakker**, since he would not understand anything anyway.

There are, however, steps — albeit extreme — which an individual can take, viz. complete abstention from meat. Close to thirteen thousand G-d-fearing people known for their piety, and lacking nothing, either spiritually or materially have already done so.

Such individuals will gain advantages in piety both because they separate from ninety-nine cases of permissibility in order to avoid one case of prohibition, and because a person becomes materialistic from "meat of lust" on weekdays (as is explained in the writings of the **ARI** zal. Also, from the standpoint of health, one has extraordinary gains according to the testimony of physicians (see below).

### - 12 -Difficulties encountered in meat purged of chelev

One who studies the works of halachah authorities (some of which were quoted above) will see that according to the present-day living conditions, it is very difficult to carry out **nikkur** with the proper **hashgachah**. However, as the saying goes: as long as there is a will, there is a way.

According to the **poskim** (halachaic authorities), it is absolutely necessary that the **menakker** be a scholar, and a G-d-fearing man, versed in the laws of **nikkur** from books, as well as from practical experience, having studied and practiced the tutelage of a teacher who definitely received his expertise from a **menakker** attested to by renowned rabbis. Afer he learned sufficiently, he must receive a written certificate from a great rabbi, versed in matters of **nikkur** and related topics.

A mashgiach must check the menaker's work, and the mashgiach's knowledge must be no less than that of the menakker himself.

If the **mashgiach** receives his wages from the butcher or from anyone else who has interests in the meat business, his **hashgachah** is worthless, since he is afraid of the butcher. Likewise, if the rabbi granting the **hechsher** receives his wages from the dealer, his **hechsher** is worthless, since he, too, fears the dealer. The only proper way is that they should receive their wages from another

source, totally unrelated to the meat business, and in which the owner has no interests, so that he cannot cause the rabbi or the **mashgiach** any monetary loss.

The only sure way is to partake only of **fowl**, then one will be safe. In **Customs of Maharam Schick** printed in the introduction to his work on the 613 Commandments, it is stated that he never ate the meat of animals.

I wish to make a startling observation to which I have found no solution. If one is dangerously ill, G-d forbid, he is seriously concerned that he may have to eat on Yom Kippur, and he looks for all forms of methods and means whereby to avoid it by consulting physicians, even though it is definitely permissible according to all authorities. This is no more than a prohibition punishable by **kares**...it contains the possible solution to eat less than the measure required for punishment, it includes the allowing the ingestion of food in an unusual manner, etc. Yet in the matter of **chelev**, which is more stringent (as explained in Tos **Chulin** ch 1.) and they hear the arguments yet they eat and drink merrily and rely on the various answers.



#### - 13 -

### Schedualized differences between meat and chicken.

The following is a listing of the difference between bovine (cattle) and fowl (poultry) meat. It will be observed that by abstaining from eating bovine meats one keeps his soul from troubles as well as the souls of the members of one's household...and causing the salvation from innumerable risks. This schedule was formulated by a group of shochtim and experts in the field.

### **MEAT**

### **CHICKEN**

1. The knife is very long and heavy — about 20 inches long thereby making it very difficult to sharpen and make smooth.

Onerous and time consuming to sharpen it when it begets a small nick.

1. The knife is relatively small, about 4 inches, and easy to sharpen and make a razor smoothedged as required by law.

- 2. Because of its extreme sharpness, it is extremely difficult to examine, since the entire length of the long knife requires examination. The
- 2. The examination is relatively easy and uncomplicated. It does not hurt the nail.

| MEAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CHICKEN                                                                                     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| supervising rabbis are afraid to press their fingernail on the knife because of its sharpness.                                                                                                                                                                                                      |                                                                                             |
| 3. Thus, the shochet's fingernails are quickly spoiled.  The knife is examined after each shechitah. Hundreds of animals are slaughtered daily.                                                                                                                                                     | 3. The knife is not examined after every shechitah. The examination does not hurt the nail. |
| 4. The necks of the animals are dirty especially in winter, with sand and dirt (and dirt remains even after rinsing the neck with water) and it nicks the knife immediately. The shochet must spend the time alloted to him to rest between the slaughterings (lest he be tired) to sharpen knives. | 4. The fowl's neck is clean and does not ruin the knife's kashrus.                          |
| 5. The shechitah incision is made as high as possible, so that not too much meat will go with                                                                                                                                                                                                       | 5. Not applicable.                                                                          |

| MEAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CHICKEN                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| the head. This causes hargramos (slaughtering above the proper location).                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                    |
| 6. During th shechitah the shochet only holds the knife, not the animal itself, as such it is sometimes difficult to feel an interruption in the shechitah (known as 'shehiah'), or too much pressure (known as 'derassah'), pressing.                                                                                       | 6. The head is grasped with his hand and feels if it moves; he can discern whether shechitah or derassah occurred. |
| 7. If the shechitah is invalid or if the animal is found to be trefah after the shechitah, extreme caution must be taken to avoid mixing the parts, e.g. the head of the non-kosher animal with the heads of the kosher animals (with the body of the kosher animals, etc.) since every part is placed in a different place. | 7. The small bird is cast into the box designated for trefos; it is completely separated from other fowl.          |
| <b>8.</b> There are no separate knives for cutting the parts where <b>chelev</b> is                                                                                                                                                                                                                                          | 8. Not applicable.                                                                                                 |

| MEAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | CHICKEN                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| attached and the other parts that require cutting (Chulin - A shochet must have three knives).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                               |
| 9. Shechita slaughter is required <b>m'dorayso</b> according to all views. Scriptual ordinance.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 9. Some rule that slaughter of fowl is not required by the Torah, but is a Rabbinical enactment (See Kenesses Hagedolah 29, Bdeh, Primegadim).                |
| 10. The examination of the food and wind pipes after the slaughter to discern whether it was properly cut is accomplished by feeling (with the hand) and looking (with eyes) to ascertain that, at least, the larger part of the two pipes was cut through.  In animal slaughter, this is done immediately after the shechitah, when blood is spurting strongly from the incisionit is not visible to the eye (or, at | 10. The shochet presses his thumb and clearly sees the shechitah incision of both organs, ascertaining beyond doubt that they have been properly slaughtered. |

| MEAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | CHICKEN             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| least, very dificult to see). Feeling with the hand, also, takes place when the blood is spurting strong on the shochet's hand, causing him to examine the pipes hurriedly. (See Simlah Chadashah 25; Turei Zahav quoting Maharil; see also Torahs Zevach, Zevach Shmuel, Responsa Keshav Sofer 14.)                                                                                                   |                     |
| 11. The body is large and heavy (from 800 lbs. to 1000 and more) and in many instances depending on the shechita procedure. The animals neck can weigh down upon the knife during the shechitah, thereby causing sheiah or derassah (See Simlah Chadashah 6; Zivchei Ratzon; Responsa Radam, Yoreh Deah 2; Darchei Teshuvah 2 Minchas Zevah indicates that this procedure raises many legal questions. | 11. Not applicable. |

| MEAT                                                                                                                                                                                                                                                                                              | CHICKEN             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| 12. In many places the animals are shackled, hanging with their feet up and head down. Many halachic authorities prohibit this (See Pekudas Elazar also Responsa Igros Moshe).                                                                                                                    | 12. Not applicable. |
| 13. From the moment of slaughtering until the animal reaches the place where the lung is inspected, it is thrown from place to place by gentiles. Many halachic authorities raise serious apprehensions that adhesions may be ripped during this process (See Responsa Maharsham, Shevet Halevi). | 13. Not applicable. |
| 14. The body of the animal is divided and cut into many pieces. If during the lung inspections the animal is pronounced trefah. It is                                                                                                                                                             | 14. Not applicable. |

| MEAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | CHICKEN                                                                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| often difficult to search and trace for the other animal parts and oft, errors are made by substituting a second animal's parts for the <b>trefah</b> one which remains in its place, as kosher.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                     |
| 15. Many problems are encountered in the internal and external lung inspection. For example:  1) The inspection is hastily performedthose knowledgeable of the profession are fully aware of the pressure exerted by the assembly-line. Gentile workers, shouting, "Hurry up!!! Hurry up!!!" when their work is by the inspectors, 2) The reporting of the findings of adhesions orally, without taking immediate personal action to remove the suspect carcass from further kosher processingcausing thereby, the possibility of confusion. | 15. The lungs do not require inspection. If inspection is desired, it can be accomplished in a relatively short period.(one minute) |

### **MEAT**

### **CHICKEN**

16. It is extremely tempting to try to avoid declaring many animals trefah (when necessary) due to the implicit financial repercussions. It is impossible to slaughter a large quantity of animals at once...a maximum seventy to one hundred twenty an hour. Moreover, many halachic questions arise from the general shechitah process without need to increase this number by questioning additional procedures. Nails in the second stomach. As such the owner complains loudly and vehemently when too many animals are rendered trefah

16. Not applicable. Live chicken cost approximately twenty-five cents a pound, if not less.

17. According to Daas Torah, quoting manuscript of Beis Yosef in the name of two thousand great rabbis. Two shochtim must be

17. This procedure is the "preferred" one; it is not essential.

| MEAT                                                                                                                                                                                                                                                | CHICKEN             |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| present at the slaughter of every animal; two must examine the knife; two must inspect the lungs. This is usually not done. (This is required according to Chasam Sofer, Maharam Schick, Divrei Chaim, haflaah, etc.).                              |                     |
| 18. According to Rabbi Shlomo Kluger o.b.m. (in his innovations). The owner of the animal may not be present in the slaughter-house during the <b>shechitah</b> and the <b>bedikah</b> (inspection of the lung). <sup>2</sup>                       | 18. Not applicable. |
| 19. The supervision is not too good, because most rabbis do not understand what they see. To be a good mashgiach (kashrus audit supervisor) one must learn the practice of lung-inspection, just as if he wished to be a bodek (inspector) himself. | 19. Not applicable. |

| MEAT                                                                                                                                                                                                                               | CHICKEN                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 20. Rabbinic supervision over) shechitah is of little value, since the rabbi cannot understand what is happening unless he studied the laws of shechitah and practiced it under the same system used today. (See Shemirah Tova.")  | 20. Not applicable.                                                                                                                           |
| 21. The third and fourth stomachs require inspection since, quite often, nails are found sticking into them.                                                                                                                       | 21. Not applicable.                                                                                                                           |
| <b>22.</b> Removal of <b>chelev</b> (fat), which is sadly neglected especially in the U.S.A.                                                                                                                                       | 22. Not applicable.                                                                                                                           |
| 23. There are designated rabbis who visit the slaughter-house from time to time to verify the propriety of the process (according to their understanding). However, butcher shops that have hashgacha from a specific rabbi do not | 23. Not applicable. The slaughter- house is usually near the section inhabited by the Jewish population visits by those who give hashgacha on |

#### **CHICKEN MEAT** the sore, are more provide assurance that that particular rabbi frequent. witnessed the shechitah or the bedikah. because most of them never even trod over the threshold of the slaughter-house, not even once, because it is usually far away. Moreover, they understand very little of what transpires there. Those who rely on the store mashqichim as supervising the shechitah are making a huge mistake, since their hashgachah only covers the meat salting and rinsing process performed in the store. 24. We find at present the 24. Not applicable. majority of animals are not kosher. The assumption prevalent in earlier years, that most animals were kosher does not apply today (Bnei Yissosschor, month of

| MEAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | CHICKEN                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| Adar, p. 99b. <b>Responsa Hisorerus Teshuvah</b> 1:107)                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                           |
| 25. The procedure of affixing a seal on the animal is not too helpful. In the slaughter-house a kosher seal is affixed to a large "cut" pounds of beef (approximately two hundred pounds.)                                                                                                                                          | 25. An entire chicken to which a seal is affixed after the slaughtering can be purchased. |
| When this cut arrives at the butcher shop, it is divided into smaller pieces suitable for retail sale. At this stage, the seals are no longer existent. When the customers purchase this meat; he must rely on the honesty and integrity of the butcher whose independence is tainted by his pecuniary interest in his merchandise. |                                                                                           |
| 26. It is very difficult to find an animal that is kosher according to all authorities (Poele Yoetz, trefah.)                                                                                                                                                                                                                       | 26. With fowl, it is possible.                                                            |
| 27. It is called bosor Ta'aveh ("meat of lust,") and those who eat it on weekdays become materialistic (Writings of Ari).                                                                                                                                                                                                           | 27. Not applicable.                                                                       |

### Regarding Meat By-Products

One who eats meat, probably eats the derivative products (e.g. sausages, salami, pastrami, etc). It is axiomatic that any product consisting of a compendium and combination of ingredients and where the individual component ingredients are not inspected in their pure state, requires more stringent kashrus review, since the mixture may contain ingredients which are deemed kosher only in instances of emergency and extenuating circumstances. Were the eater aware of this, the inclusion of those particular ingredients, he would positively abstain therefrom and many times even become disgusted by it.

These by-products include animal fats; the probability of chelev inclusion is much more possible (bordering on near certainty) since it is not visible in the end product. Moreoever, it includes all sorts of inferior meat cuts and fats...ingredients to color it red...to make it appear fresh. See response Minchas Yitzchak starting that sausages are colored with small black African flies, which are dried and pulverized. The powder is added to the sausages while it is being cooked. Reliable and note worthy physicians have criticized the inclusion of this ingredient that is very harmful to the stomach and blood system, hence detrimental to well-being. Who needs it?

#### \* \* \*

### Saved from inadvertent sin

• One who abstains from eating meat of animals all the days of the week will be saved from sinning even inadvertently. (Shullchan Aruch HaAri).

- It is extremely difficult to find meat that is kosher according to all views. I, therefore, derive much pleasure from the pious who are careful not to eat meat. (Pele Yoetz, taref).
- Whoever wishes to avoid all risks, should be smart to eat only fowl (poultry) and not bovine meats because the pitfalls are all too common and numerous with them Shulchan Hatahor, Rabbi Aaron Roth o.b.m. (author of Shomer Emunim, Tohoras Hakodesh, etc.)

### - 14 -Which Halachic Authority to Follow

 Regarding substances we should be careful to be stringent even according to the view of a single authority, even though all other authorities may rule leniently (Siddur HaAri, by Rabbi Shabbatai, cited by Yehuas Chochmah, Shalah's will, 64).

### - 15 -Medical Admonitions

• Physicians testify that nowadays animal bovine meats are not healthy since the animals do not feed nor grow naturally. Animals receive various innoculations to fatten them quickly after birth; to hasten the growing process, etc. This is liable to have side effects resulting in sickness and ailments to the person ingesting those foods (including cancer G-d forbid) thereby doctors being unable to detect from whence its origin. May the L-rd guard his people from any harm. Now you know why...Israeli and the Arab countries buy no meat from U.S.A. They travel further to South America for their uninnoculated meat purchases.

The Beis Hamikdosh

In these days, when our hearts and our minds are too clogged by any anguish over the exile of the **Shechinah** or

to experience deep pain for the destruction of the Beis Hamikdosh, what can be done about the Talmudic Anyone who does not mourn for its maxim: destruction does not merit to see its reconstruction. even when we fast on the prescribed fast days, it is done in a cursory manner; to fast all year is beyond our strength. It our sages admonished that whoever does not see the Temple rebuilt in his time, it is considered as though it were destroyed in his time13, it appears that it is absolutely obligatory not to take one's mind off the Shechinah's exile and its anguish over its children who were exiled from their Father's table. The Shechinah wails about this three times a day. This is implied in the Holy Zohar and the writings of Ari zal, who dwell at length on this matter. for every Jew to rise at midnight and join in the anguish of the exile of the Shechinah. See Shulchan Aruch 1; ch. 4160, many things to do so as not to forget the anguish of the destruction of the Temple.

I believe that a possible rectification, in accordance to the state of this generation: as explained by **Shaar haKedushah**, that everything is counted according to the generation to abstain, at least from bovine to show his pain (as we do during the Three Weeks) one should maintain this intention in mind and specifically reflect upon this intention, which will be credited to him by the Heavenly Tribunal as a sacrifice fragrant for the Al-mighty (**Sodei Hadevarim**, parshas **Terumah**, on the verse: And they shall make Me a Sanctuary s.v.

## Chapter 2 Concerning nikkur (removing the fat from animals) by the Chofetz Chaim z.t.l.

- 1 -

It is written in the Torah: any fat of an ox, a sheep, or a goat you shall not eat. All species of kosher animals are included in these three general species, and whoever eats fat of an animal that died by itself or became trafe, i.e. suffered a wound or an ailment from which it would die within twelve months, is liable for stripes both for eating tat and for eating neveilah or trafe. Although the rule is that one prohibition does not fall upon another, this case is an exception, since the prohibition of neveilah or trafe includes both the fat and the rest of the flesh of the animal. This is known as issur kolel, an all-inclusive prohibition. Since it falls upon the rest of the animal, it also falls upon the fat previously prohibited.

It is not within the scope of this monograph to provide a detailed explanation of all the laws regarding **nikkur**. The prohibition of chelev includes:

The fat for which one is liable to **Kares** (excision) (termination of life): Heaven help us...This refers to:

- Fat on the innards.
- Fat on the flanks
- Fat on the kidneys.
- Fat on 2nd or 3rd stomach (of the runimants, which is part of the "fat that is on the innards,")
- Fat on the membrane (located on the thick part of the spleen)

In addition there are many other varieties of fat prohibited by the Torah.

- Fat on the 4th stomach.
- Fat on the intestines at the site where they begin to come out of the stomach about 22 inches.

All this fat must be scrapped off...In order for one **not** to be incurred the penalty of Kares - G-d forbid. Others feel that this refers to 22 inches removal is required at the end of the intestines. We must therefore, be strict and scrape the fat off both of these parts.

There are also many membranes and threads prohibited as chelev or as **Dom** (blood).

There are many laws involving the **gid hanasheh** (the hip sinew) which are too numerous to relate here. The serious student can find them all in **Shulchan Aruch Yoreh Deah**, chs. 64 and 65..

It is impossible to know them thoroughly unless one is experienced in the practice of **nikkur**. It has, therefore, been established in all Jewish communities that householders do **not** perform **nikkur** for themselves rather, meat should not leave the butcher shop until it has been **menakkered** by an expert in this field.

The Rabbis admonished the **menakker** to be extremely cautious in his work lest he cause pitfalls for Jews by causing them to eat fat, blood, and **gid hanasheh**. They were very strict with the menakker, to the extent that they stated that one who is charged with this responsibility and subsequent review discloses that a membrane was found in the meat after he had supposedly removed all the fat, is given a stern warning **not** to make light of prohibitions.

If upon a subsequent review fat is again found (after his work of so-called **Nikkur**) regardless of the miniscule size of the chelev, he is immediately discharged from his position. **The tollerance error rate is Z-E-R-O**. If the amount the size of an olive is found, even if it is composed of pieces found in several places, he is severely punished and

then discharged. Reinstatement may be possible only if he repents and follows the instructions of the rabbinic judge, who takes into consideration whether the infraction was committed intentionally or unintentionally (Yorah Deah) ch. 64). In order to impress upon the reader the stringency of this subject matter, we cite an early halachic authority, the **Ohr Zarua:** The Laws of **gid hanasheh**, ch. 448 (quoted partially in glosses on Rosh **Beis Yosef**, **Darchei Mayshe**, and **Yoreh Deah**, end of ch. 64).

...The final ruling is that if a miniscule piece of chelev, as much as a barleycorn, be found in one place, the menakker is discharged. If as much as an olive is found, even in two or three places combined, he is severely punished (corporeal) and immediately discharged, until he accepts upon himself the fear of heaven (**ohl malchus Shomayim**) and rectifies his iniquity according to the instruction of the Torah scholars of his city...

An announcements should be made in the synagogue on Monday, Thursday, and the following Monday: "So and so, the butcher, was discharged from his position because a barleycorn of fat was found after his work."

Subsequently, he must not be allowed to engage in his work, for a month. After the month has passed, he must approach the Torah scholars of his city or the neighboring city, and say: "I committed such and such a sin, which I now regret." Then, they will judge him according to their discretion, and shall announce in the synagogue: "So and so, the butcher, whom we discharged because a barleycorn of fat was found after his work, has regretted his misdeeds and renounced his erroneous ways in the presence of the Torah scholars concerning the sins he committed.

He has taken upon himself to repent and accept the penalty the scholars levied upon him. From this day forth he is considered a penitent and has been reinstated to his position: he is reckoned reliable as he was in the very beginning.

Until the people hear this announcement, they may neither rely upon nor purchase meat processed by him.

His exhibition of improper conduct consisted of the sale of non-kosher meat as kosher or the sale of prohibited fats as permissible ones, he has a different status. In the pevious case we dealt, he was guilty of negligence...he was not careful. In the latter instance, however, he committed the sins wantonly and intentionally, we must be very stringent with him. Such a situation is depicted in **Bechoros** (29b): A butcher was suspected of selling the fat of the thigh instead of that of the small intestine...Rava, the town Rabbi, fined him until he performed the requisite penitence...

The only remedy available to one who is suspected of selling treifos is to go to a place where he is not recognized and return a valuable lost article or dispose of a treifah causing himself a substantial loss...Therefore, one who sells treifos as kosher meat, or prohibited fat as permissible fat, must accept upon himself the ruling imposed upon him by scholars. Even when the perpetrator complies with the law, we may not rely to consider him trustworthy until he undergoes the requisite "character test." Suppose he was selling treifos as kosher meat...or he was selling prohibited fats as permissible fats, and he died before he was able to repent, we may not participate in his burial. Even if dogs were eating his flesh and licking his blood. We may not chase them away because he sold to Jews (nevalos and treifos) what belonged to them (the dogs.)

There is a similar incident in **Terumos Yerushalmi** of a butcher in Tzippori.

If the perpetrator repented, nothing stands in the way of the truly penitent. For our sages taught **Yerushalmi Peah** and of ch. 1: If one was wicked all his life, but repented at the end, the Holy One, Blessed be he, accepts him. - 3 -

Hence, we can deduce the stringency of the sin of those who cause the public to sin in these matters. Unfortunately, in some localities, there are ignorant butchers who are completely unaware of the stringency of the sins involved in eating fat, and gid hanasheh, and believe that it is merely a praiseworthy custom of Israel...they think that neveilos and treifos bear a more severe penalty than eating fats. Recently, I read in the newspaper, where many butchers joined forces to complain about the local rabbi who had prohibited them from selling fats. They claimed that it was a burdensome decree which they were unable to endure...were they to comply, they would be forced to shut down completely...Jews would by perforce have to eat nonkosher meat. Woe to these emptyheads, who believe tht the prohibition of eating nevaleh and trafeh is more stringent than the prohibition of eating chelev, and think that its origin is merely their rabbi's innovation.

The Torah explicity states that for eating **chelev** there is a **penalty** of **kares**; whereas, for eating non-kosher meat there is no **kares**, merely a negative commandment desecration incurring the penalty of malkos (stripes). Woe to our brethern who live in localities where they become defiled with non-kosher meat sold by these boorish butchers.

Accordingly, a G-d-fearing person should not eat meat from any butcher unless he knows that the **menakker** has definitely removed the fat and blood veins as well as the **gid hanasheh** in the hind quarters (**Nidchei Yisroel** by **Chofetz Chaim**).

## - 4 -The Menakker

Rabbi David, son of Samuel Halevi, author of **Turei Zahav**, was the rabbi and head of the rabbinical court of **Ostraha**, whence his reputation spread throughout the Jewish world. Everyone accepted his decisions; there is no rabbi today who does not constantly utilize or study his discourses. His words are the words of G-d, as though they were handed down from heaven, replete with wisdom, understanding, and knowledge..

In those days, when his position was well established, he decided to leave his Yeshiva (study hall) and wander amongst the Jewish settlements for one year, as was the custom of the grat rabbis in those days. Since he was well-known as the author of "Turei Zahav," he disguised himself as a beggar, donning tattered clothing, slinging a knapsack over the shoulder, taking the wanderers staff in hand, and leaving the city clandestinely. He wandered from city to city, from village to village, not lodging in one place more than one night. On Mondays and Thursdays he fasted; on other days he ate only dry bread. He did not taste cooked food except on Shabbos, in honor of the holy day.

In this manner he wandered for six months, until he was completey exhausted. He arrived in Lemberg, fatigued and faint, broken and splintered, unable to continue his travels. He therefore, decided to rest there a few days to regain his strength and then resume his wanderings. The days of his sojourn turned into weeks, but he had still not regained his strength and could not execute his original plan. Whenever he placed his pack on his back, he felt an overpowering weakness; his hands trembled and his legs buckled. He saw that the matter was not in his power. He thought, "The Rabbis taught us that everything is in the hands of Heaven except the fear of G-d <sup>1</sup> **Berachos** 33b). Perhaps I must

remain here since Divine Providence has detained me here? On the other hand, I imposed upon myself to wander for an entire year, and I must fulfill my vow. He therefore, decided to remain in Lemberg and experience the trials and tribulations of exile in the city."

This unknwon man sat in the synagogue, occupying himself with the study of Torah. It was a large city with many synagogues, and, from time to time, he changed his place. he went from synagogue to synagogue, gaining new knowledge in each one. Because of this constant change of location no one knew that he had been in the city for quite some time. It was thought that he had just arrived.

When he had been in the city for a few weeks, he began to think of ways and means of earning a living. He did not want to be supported by charity. He decided to subsist on bare minimum rather than become public charge. Consequently, he started looking for a job even for a meager wage, just enough to live on. However, even this he could not find. Once, he entered the large synagogue in the city and noticed an announcement that the community needed a butcher to perform nikkur. He said to himself, "This occupation is neither clean nor easy. Neither is it respected. The Rabbis taught: 'The most pious butcher is a partner of Amalek' (Kiddushin 82). People spread rumors about them that animals or dubious kashrus come into their hands, and to save themselves from monetary loss, they sell them to their fellow Jews. I am sure that there are not many candidates for such a job. I'll apply for it and see what happens."

He applied for the position, was tested and accepted.

He worked in the slaughter-house and butcher shop, but mainly he was occupied with **nikkur**, for he had acquired a reputation as an expert **menakker**. **He was well acquainted with the fine threads, and knew where the**  small veins were found; (those hidden from the naked eye, which only an expert can locate and remove together with the small particles of fat hidden in the meat, without cutting up the meat. Sometimes he stood in the butcher shop next to the block with a knife or a butcher's cleaver in his hand, cutting meat for all customers. In order not to neglect his studies while working, he found something to study in every slaughtered animal that came into his hands. He studied every limb and every organ. Many difficulties that he had encountered in his studies of the laws of shechitah and treifos were cleared up when he butchered the animals. One cannot compare the knowledge one gains from books to the knowledge one gains from studying the animal itself. He gained thorough knowledge of the animal anatomy, and how to practically apply this knowledge. At times, he would interrupt his work, ponder over a difficult passage in the Talmud "Elu treifos", in the Rambam's code, or in the works of other authorities, in which he was well-versed. he would become completely engrossed in their words and forget about his customers. They would often humiliate him as though he were a peon. He heard their insults, but did not reply. He accepted his punishment as part of the wandering tribulations he had imposed upon himself. They were tortures of love; tortures suffered because of his love for Torah, which he would not neglect for even one minute.

All his sufferings at the hands of the customers were of little significance compared to those he suffered from his colleagues, the other **menakkerim**. Being well-versed in all the laws of **nikkur**, including the minutest details and ramifications, knowing the length of the veins, until they become surrounded by flesh, in every form of bovine animal, and all that is prohibited and permissible areas he often quarreled with the veteran **menakkerim**. Sometimes

he prohibited what they permitted, and sometimes viceversa.\* Endless quarrels ensued.

Once an animal was slaughtered, which they ruled to be treifah. The Taz claimed that they had erred, and immediately declared it kosher. They commenced to argue but could not reach a conclusion. They took the question to the rabbi of the city, Rabbi Meir Zak who, heard their arguments and declared the animal treifah. The Turei Zahav, however, remained steadfast in his opinion that the animal was indeed kosher. He brought many proofs and references to support his ruling. During the controversy, he made a statement which the rabbi construed as defiant. He became incensed against the Taz, and in accordance with local custom, ordered him confined to the pillory in the large synagogue, with iron chains on his hands, as a deterrent for the rebellious.

The **Taz** accepted this punishment, stood in the pillory with his hands chained, mumbling words of Torah. He could not, however, accept the rabbi's ruling concerning the kashrus of the animal. He made up his mind that after his release, he would bring additional proof that the animal was kosher. While standing there, he saw a lad pass with a package wrapped in paper. "What have you there?" he asked. "I have a chicken," he replied.

"I went with it to the Rav to ask a **shaalah** (legal decision)."

"What was the problem?" asked the Taz.

"I don't know; my mother sent me to the rabbi to ask a shaalah. I showed him the chicken and he said it was treifah."

He asked the boy to show him the chicken, which he did. Since his hands were tied, he could not open it to examine it properly. He asked the boy to open it, whereupon he examined it.

He tapped all over with his fingers, and then said to the boy:

"Go back to the rabbi and tell him to look in **Shulchan Aruch Yoreh Deah**, in chapter such and such and, in the **Turei Zahav** paragraph such an such."

The boy returned to the rabbinical court, approached the rabbi and said:

"This is what the man in the pillory told me."

The rabbi again took the chicken from the boy, examined it again, and realized that he had overlooked a paragraph of the Turei Zahav. Since he was an honest man, he admitted his error and felt remorse for having dealt so harshly with a great Torah scholar, by putting him into the pillory like a common sinner. Immediately, he sent the beadle to release the prisoner and to bring him to him. The beadle complied with the rabbi's order, went to the pillory, and released the prisoner. When the prisoner wished to go home, the beadle told him that he must first appear before the rabbi. The Taz went to the rabbi. As soon as he crossed the threshold, the rabbi greeted him cordially. He offered him a seat and they began conversing like two scholars debating matters of halachah, without any intent of defeating one another, but to clarify the truth. The rabbi saw that his opponent was gifted with unusual erudition, divine inspiration, and that everything he said was true. He finally begged him for forgiveness for the disgrace he showered upon him, and asked him:

Why did you conceal your identity? Since you were in a place where you are unknown, you should have disclosed your true identity so that people would not sin by ridiculing you...most people judged you to be a butcher, at best a **menakker**, and regarded you as most men of this craft, as Tradesmen and not Torah scholars.

The **Taz** replied; "Must I disclose my identity? Didn't the Rabbis say that anyone who derives benefit from the crown of Torah is uprooted from the world? Only one Talmudical sage, Rava, opines that one may disclose his identity where no one knows him as Obadiah said, 'And your servant was G-d-fearing from his youth (Nedarim 62a).

It is written in **Ramo** in **Yoreh Deah**, laws of Talmud Torah 246:21 . An individual may make himself known in a place where they do not know him, **if it is necessary**. I, however, did not think it was necessary!

After this incident, the rabbi summoned the dignitaries of the city, and said to them:

"Gentlemen! Please be advised that this man is a scholar of great acumen and erudition, fit to occupy the position of rabbi. I advise you to give him my position. He deserves to occupy the rabbinate of a large city in Israel, for he is a man of many good deeds and much knowledge."

The dignitaries were dumbfounded by their elderly rabbi's statement who was willing to abdicate his position in favor of this stranger. They were at a loss for words. The **Taz**, too, stood dumbfounded. Hearing these words of humility emanating from the mouth of the rabbi of the great city of Lemberg, a man of outstanding wisdom and piety, admitting his shortcomings and commanding his constituents to appoint someone to succeed him during his lifetime. He stood there quaking.

He opened his mouth and addressed the rabbi: "My master! I am dust under your feet. Your name is greater than any title, and you are as humble as Hillel. You occupy an exalted position; who am I to succeed you during your lifetime?"

But the elder rabbi insisted, "I an old and infirm, and my eyes have become dim. I am already unable to lead my

flock. The L-rd has sent you, a man endowed with the spirit of the L-rd to this city. Let him occupy my place."

The congregants recognizing their rabbi's sincerity, that he had no ulterior motives, retained him in the position of rabbi, but accepted the **Taz** as head of the **beis-din**. When Rabbi Meir Zack passed away, they accepted the **Taz** as their rabbi, the head of the **beis-din** and the Rosh HaYeshiva of Lemberg.

\* \* \*

Chapter 3
Laws of Shechitah (slaughtering),
Bedikah (examining the lungs),
and Selling
- 1 -

## Kosher Meat

Based on a compendium of (Tur, Yoreh Deah, ch. 64: Tur Choshen Mishpat, ch. 34; Matteh Yosef, vol. 1, ch. 8) Any shochet whose actions indicate that he is unscrupulous causing pitfalls for people by providing with treifos to eat, and knowingly allows a treifah animal to be sold to Jews as kosher meat, or that his customers purchased it believing that it was kosher because he was accepted as a reliable shochet, and then it was discovered to be treifah, e.g. he tore off a sircha, (an adhesion of the lung to another organ) or falsified some other condition, he is immediately discharged and banned from this profession. He cannot excuse himself by saying that he did so inadvertently...Immediately upon discovering that a treifah animal went out of his hands...the community leaders must immediately discharge him when they see that he has no fear of G-d and that he does not hesitate to give Jews non-kosher meat for their consumption. Similar action must be taken against anyone who sells non-kosher food, whether they have done so intentionally or unintentionally. Especially, in the places where the slaughter-houses are owned by non-Jews, and all the meat produced both kosher and non-kosher are sold by gentiles. The kashrus supervisor must be a G-d-fearing man. He must be warned not to absence himself from the butcher store until the owner has finished selling all his kosher meat. He may drink neither wine nor whiskey, so that he be sober. When a Jew enters the store, he must be assured that the gentile does not sell him non-kosher meat. Before accepting the mashgiach for this position, he must be clearly advised that he shoulders the responsibility of the whole city.

He must be alert...this position is not a trivial matter. If the pious Jews notice that this supervisor is lax in his observance of the tenets of Judaism, they should refuse to buy meat processed under his supervision; if there are kosher and non-kosher meats in the same store, it is impossible to rely on the word of a supervisor who is lax in his personal observance of the tenets of Judaism.

Once an incident occured to a messenger travelling from place to place, who happened to stop in a certain town where it was customary that if any member of the community made a party or had guests, all prominent members of the community would come to his house to partake of the Shabbos repast. Everyone would bring hot food, wine, and fruit eating together to create a cheerful atmosphere for the guest and occasion. They would place all these foods on the table so that everyone could eat what he preferred. On **Shabbos** they would all bring a hot broth made from animal feet. The messenger wondered about this practice and inquired about it. The natives, being ignorant people, replied that, since there was no local **shochet**, they would eat this dish to avoid eating from the

meat of the non-kosher animals slaughtered by the gentiles. Apparently, until then, many people did not know that they were eating non-kosher food, a thing which even the school children know.

Therefore, everyone must be extremely careful to ascertain who his host is.

- 2 -

When such an unscrupulous person is found, he is discharged and public announcements are made that no one should purchase from him, so that everyone recognized him and avoid pitfalls. He has no chance of being reinstated to his position or occupation until he goes to another city where he is a stranger, and resists monetary temptations. For example, if in this city, a Jew loses an article of great value, and the penitent sinner finds and returns it, this action indicates that he has repented sincerely without any trickery. Prior to this indication, however, he has no chance of being reinstated and cannot function as a shochet or butcher. Even if he wishes to open a store to sell nut or dried fruits, we may not buy from him for, if he sold treifos to Jews, he is regarded as one who left the fold... Even if he endures many fats and suffers mortifications, it is of no avail...for it is always possible that he did so to fool the public so that they reinstate him to his former occupation.

If it is obvious however, that he cannot leave the city, it is possible to arrange a penitence in the city, on the condition that he impose upon himself a certain type of mortification for the rest of his life, e.g. fasting on Mondays and Thursdays, or abstaining from eating meat or drinking wine, or the like, for the rest of his life. This will help even if he remains in his own city..

## The Eager Are Quick to Fulfill Mitzvos

Rabbi Yoel Sirkes, author of the famous halachic work, known as **Bayis Chadash**, or by its initials, **Bach**, had a disciple, a very wealthy and charitable man. The rabbi taught him the laws of charity daily, since he feared he would not fulfill his obligations in that field. Indeed, study is required in order to practice charity properly and adequately. He was wont to say, "Let us not be ashamed or stumble in our deeds, either in quantity or in quality," and all this wealthy man's deeds of charity, both the known ones and the secret ones, were performed according to the counsel of the great Rabbi Joel Sirkes, the author of **Bach**, o.b.m.

Once a tavern keeper came to the rabbi with the following tale of woe:

"For a number of decades I have rented my tavern from the **poritz** (lord) of the village, and now, one of my fellow Jews has come forward to compete with me for the contract. Every day he goes to the **poritz**, knocks at his door, talks to him persuasively, and promises him a substantial raise over the rental he had been receiving from me for the past years for the tavern. Rabbi! This man is threatening the health of the members of my household. Please have pity on me and save me from this calamity."

The rabbi replied, "Go to such and such, a wealthy man, and ask him to do you a favor, and go to the **poritz** and speak highly of you so that he favors you."

The tavern keeper left the rabbi and went directly to his wealthy friend, repeating to him everything he had told the rabbi and the rabbi's response. He also begged him to intervene for him, as the rabbi had said that he would. The wealthy man listened to the whole story and promised to speak to the **poritz)1**, as the rabbi had instructed him.

The tavern keeper, however, was not satisfied and begged him to hurry to speak to the poritz before his rival would come and persuade him to give him the contract for the tavern. The rich man, however, excused himself and said, "You will have to wait several days until I take care of my business matters at the big fair in Leipzig, which will soon be over. If I don't take care of them now, I stand to lose most of my property."

Upon hearing this, the tavern keeper burst out crying and said, "If so, where can I turn? Meanwhile, my opponent will surely beat me to the **poritz** and take away my livelihood."

The rich man then started to allay his fears and to encourage him with words of faith and trust, and said to him, "You're a Jew, aren't you? Don't you believe in the words of the Rabbis, who said that a person's income is predestined on Rosh Hashanah, and that no one can take away what is in store for his friend? If you believe in the words of our Sages, you will believe that all the conniving in the world will not avail your rival. So, don't be afraid of him. As soon as I return from the fair, I will not enter my house until I speak to the **poritz**, and with the help of the Almighty, I will be the agent for your success."

Thereupon the wealthy man called his friend to join him with a drink, in keeping with the verse: "Give strong drink to one who is lost and wine to those with bitter souls." They drank to their life and success, and the wealthy man sent the tavern keeper home.

The latter came home relayed to his wife how the wealthy man had promised to go to the **poritz**, and that he was confident of his success. However, his wife found no consolation in the promise her husband had exacted from his rich "benefactor." She wept and cried and derided him.. Her heart was full of despair and fear. She imagined her

husband's rival going to the **poritz** and destroying her husband's livelihood. Her husband sat down an tried to appease her. When he tried to give her encouragement and faith, she burst our crying and wailing, and blamed him for any misfortune that might befall them. "No one else would have been satisfied with such an answer. Someone else would have insisted that he go to the **poritz** immediately and straighten out the whole matter." The tavern keeper know no peace. There was no longer any harmony in his house.

His wealthy benefactor, however had not forgotten him. The fair was over and he returned to Cracow. As soon as he stepped out of his coach, even before he trod over the threshold of his own house, he went directly to the **poritz** and appealed to him to renew his friend's contract for the tavern. The **poritz** was impressed favorably and renewed the contract for ten years.

Several years later, the wealthy man passed away. The people of Cracow eulogized him as befitting his charitable deeds and escorted him to his final test.

Once he came to his rabbi, the **Bach**, in a dream, and said to him:: "Rabbi, I have come to tell you how I was welcomed by the ministering angels after my death.

When I first arrived, I found many souls awaiting their judgment. Among them were two whom I recognized from the lower world. These were the souls of two butchers who had fed non-kosher meat to the Jewish people of Cracow for a considerable length of time. One of them had come to you during his lifetime and confessed his sins, begging you to tell him how to repent and rectify his evil deeds."

"Yes," said the Rabbi, "it is true. One of them repented sincerely, but the other one felt no remorse, and died a wicked man."

"But then, suddenly I heard a voice announcing," continued the wealthy man. "The voice resounded throughout all the worlds, saying, 'Such and such a man is summoned to appear befor the heavenly tribunal!' Suddenly a man entered with dogs running in front of and behind him, barking loudly and complaining that this man had robbed them of all the **nevaloh** (carcasses) and **treifos** that rightfully belonged to them and sold them to humans. Suddenly there was complete silence, and a heavenly voice emanated and announced: 'Putrid drop, how dare you feed my children nevaylos and **treifos**? Did you not fear the day of judgment?' The butcher was so perplexed that he could not reply. Seconds later, he was seized and cast into the depths of hell, never to be seen again.

"Then they announced again, 'So and so is summoned before the heavenly tribunal!'

His colleague entered, quaking with fear, and stood before the court. Immediately an angry voice was heard, 'Putrid drop, how did you dare to feed my children nevaylos and **treifos**?'

Before the question was finished, a faint voice was heard, a defending angel came forward to resuit the "bill of complaint". Immediatey they opened the scroll and read the following: 'So and so, who fed non-kosher meat to the people of the L-rd, sinned doubly, to G-d and to people. As regards people, he robbed the public by charging them for kosher meat, while selling them non-kosher meat. The only way to rectify this crime is to dedicate all his property for the benefit of the public as regards G-d, he must abstain from all food except a meager ration of bread and water, and if he repents his sin will be forgiven.'

"Witneses testited that from that day the butcher dedicted all his property for the benefit of the public until he was left destitute. He spent all his days in fasting and praying to G-d. After these testimonies, they took the man and brought him into the temple of the repentent sinners.

Then I heard my name called. My knees started knocking together. Thank G-d, my verdict was favorable. Peaceful angels came and led me with song to my palace in Paradise. The gates of Paradise opened before me with light and joy, and a fragrant aroma entered my nostrils. Such a pleasure I never experienced in my lifetime. As soon as I stepped over the threshold of Paradise, an angel came toward me, walking with very small steps. Moaning and groaning, he came before me and stood in my way, preventing me from entering Paradise. I asked him who he was and what I had done to merit the way to Paradise being blocked before me. He replied, 'I am the angel who was created from the favor you did for the tavern keeper when you went to the poritz to speak on his behalf.' When I heard this, I was frightened. I asked him 'Is it possible that an angel created from kindness should stand in my way? Didn't I hurry to the poritz as soon as I returned from the fair? I saved a whole family from poverty!'

He replied, 'Indeed you performed an act of kindness for that Jew, but do you know how many tears were shed because of you, before the salvation came? Do you know of all the quarrels that took place between the man and his wife before you went to the **poritz**? You should know that all these things are recorded, and they demand retribution from the heavenly tribunal; you must be judged the consequences of every one of your deeds.'

I retorted, "But I didn't do it out of cruelty, only to save my money. Had I not gone to the fair, I would have lost most of my money." But, my arguments and my pleas were of no avail. I was returned to the Heavenly tribunal for a retrial. After the case was heard, the court promulgated a new verdict, that I was to sit in the gates of Paradise and not to enter within for the same number of days that the

Leipzig. Before they finished reading the verdict, two angels seized me and brought me to the gates of Paradise. How long I sat there I don't know. But it seemed like years. My anguish in those days is literally indescribable; I yearned so much to reach my resting place, which I saw from a distance but was unable to reach..."

The following day, the rabbi related the story to his congregation and said, Learn ye how people must be scrupulous in their observance of **every mitzvah**, not to delay it. How much more in the case of mitzvos between man and man, such as charity and kind deeds, upon which people's lives depend, we must always be among the eager ones who rush to do a **mitzvah**! <sup>1</sup> (**Teshuos Chen**, Jerusalem 5685).

- 4 -

The saintly **Baal Shem Tov**, "After he shows you his knife and you find it fit, he pounds it with a hammer to make nicks in it."

The rabbi returned to his city, maintained a close watch on the **shochet**, and investigated his behavior until he was convinced that the Baal Shem Tov was right (**Shivchei HaBesht**).

- 5 -

Once the Baal Shem Tov came to the rabbi of a community and requested that he put him up for Shabbos. The rabbi ordered his wife to honor this great man, as befitted his station. She replied, "We have bought meat for Shabbos. I will give our guest the choicest cut." To her consternation, when she went to bring the meat, she could not find it. She went to her neighbor to borrow a portion of meat. The neighbor agreed to lend her the meat, but when she went to bring it, she too was astounded to find that her meat had disappeared. The rebbetzin conferred

with her husband about the matter. Just then, she looked out of the window and spotted the **shochet** passing the house. She called him and told him her problem. He told her that he had just slaughtered a tender calf.

The **Baal Shem Tov** said, "I prefer the head, but I beg you to bring it here when it is whole and remove the veins in my presence." The shochet went quickly and brought the head to the rabbi's house. The **Baal Shem Tov** began to converse with the **shochet** and said to him. There are differences in the number of teeth in a calf. Count this calf's teeth." The **shochet** opened the mouth of the slaughtered animal and inserted his hand to count teeth. But, lo and behold! As soon as he had inserted his hand into the calf's mouth, it closed on him and he was unable to extricate his hand from the trap. The teeth pressed into his hand and caused him such excruciating pain that he screamed.

Said the **Baal Shem Tov**, "Wicked man, confess your sins! You never examined the lungs of an animal. You arbitrarily declard them kosher or **treifah**."

After the **schochet** confessed, he begged the **Baal Shem Tov** to instruct him how to repent.

Then the Baal Shem Tov accompanied the rabbi to the synagogue. He passed his hand over the rabbi's face and showed him how many destructive angels and spirits were sitting on the roof of the synagogue. The rabbi was astounded at this. The **Baal Shem Tov** said to him, "You should know that your cantor sins every night." They discharged the cantor and hired another in his place (**Shivchei Baal Shem Tov**).

- 6 -

During the course of my work, I gained insight into the rabbinic maxim Mishnah, the end of the tractate **Kiddushin**: The most pious butcher is a partner of Amalek, **Rashi** explains: If an animal of questionable

kashrus comes into his hand, to save himself from pecuniary loss, he sells it as kosher.

Let me relate to an incident that occurred in one of the settlements in the Haifa vicinity. Twenty years ago, there was an extremely pious Yemenit butcher who performed nikkur by himself and sold the meat in his own butcher shop. As all familiar with the procedure know, the nikkur procedure commences with separating the joints. This simple butcher, however, was unaware that there was anything involved in nikkur other than the separation of the joints, thinking innocently that the joints separation, in and by itself, comprise the entire nikkur procedure.

For years, he sold meat in this manner, until he once met a professional menakker in Haifa He boasted that he was very fast in his work and could perform nikkur on a side of beef in fifteen minutes. The Menakker from Haifa who knew from experience that the nikkur of a side of beef takes four to five hours, was astounded at this phenomenon and decided to witness this marvel with his own eyes. He accompanied the butcher to his place of work to see him in action. He immediately realized, that, to him, cutting the joints apart was called nikkur. The menakker explained to him the terrible mistake he had been making during all the years he had been selling meat, and how he had led countless Jews to sin by feeding them prohibited foods. The Yeminite, who was a G-dfearing man, went to the rabbis and begged for a method of rectifying his transgressions..

## - 7 -(From Sefer Gevul Rishonim, ch. 3)

(Nagid Umetzavveh, Yalkut, Reuveni, Shevet Mussar, Yalkut Me-am Loez):

One who feeds people nevaylos and **treifos** is reincarnated into the leaf of a tree, which the wind blows up

and down and in all directions, causing him great pain. He has no rectification until the leaf falls down. For this sin, he must fast at least one hundred times and even more, based on the quantity of non-kosher meat he fed the people.

- 8 -

Toledos Kol Aryeh (Biography of Kol Aryeh, Rabi Avraham Yehudah Hakohen, rabbi of Bergsaz and later of Mahd): Once the Kol Aryeh said: If I would know the place in my body, nurtured by the meat that I ate in my youth in a certain city in Oberland, I would personally excise that flesh with a knife.

#### - 9 -

## A Frightening Incident in Slovakia of a Butcher Who Fed Treifos to the Public

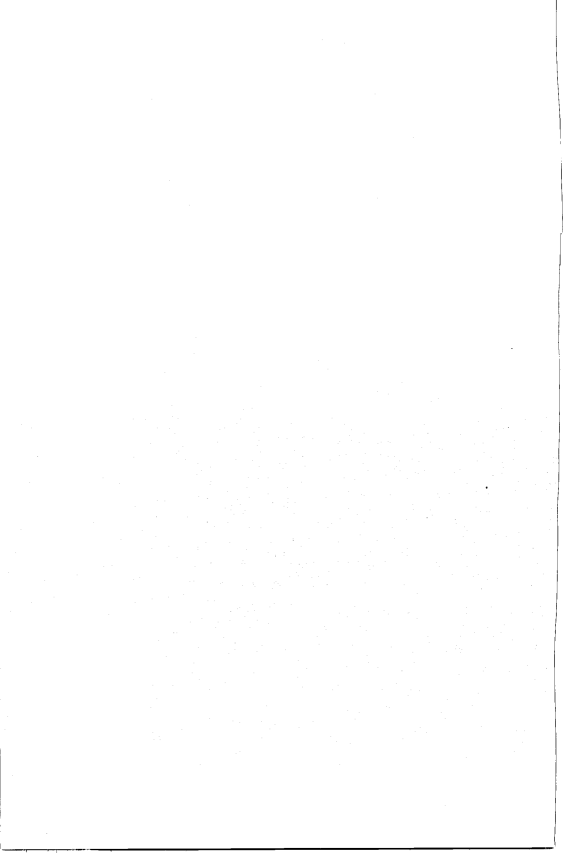
About forty years ago, in a village near Vishnitz, Slovakia, the local butcher sold to the prominent residents of the village. The butcher became critically ill, and before his death, summoned the **dayan** (ecclesiastical judge) of the community and confessed to him that for many years he had been selling non-kosher meat in lieu of kosher meat. Then he died.

When the Chevra Kaddisha (burial society) started to dig away but were unsuccessful, no matter how much they tried. They consequently dug another grave, but that one too became full of mice. They threw straw and wood into the grave and made a big fire. Upon hearing sounds of weeping and wailing, the members of the **Chevra Kaddisha** fled. Immediately, the grave again filled up with mice.

They turned to the rabbi for advice. He instructed them to lay the body in the grave. They followed his instructions and buried the body in the mice filled grave. They could not resist weeping over the disgrace to the dead.

As soon as they placed the body in the grave, it was attached by the mice, who devoured it voraciously until nothing remained. This incident was publicized throughout the region, causing many to repent (See **nefesh Yeshayah** pp. 47-48).





## Chapter 4

## Av-Elul 5741 Guide to Nikkur of the Inner

## Contents

1

To reinstate the previous glory of G-d

- 1. An open letter concerning the stringent prohibition of chelev.
  - 2. Pre Holocaust.
  - 3. Present Status of Nikkur in America.

#### H

## An Urgent Call to the Torah Greats of the Diaspora

- 1. Non-defilement by eating forbidden foods.
- **2.** The **menakkerim** in the Diaspora cause pitfalls to the public by permitting **chelev**.
- 3. Establishment of a **kolel** and a yeshivah for the study of **nikkur**, to train learned **shochtim** and **menakkerim**.
- 4. A decision by the Beis Din Zedek (Rabbinical Court) of Jerusalem concerning biblically prohibited chelev in the inner part of the animal.
  - 5. Call for assistance.

#### III

## Alarm From the Beis Din Zedek of Jerusalem

- 1. A menakker must have a valid certification.
- 2. Serious pitfalls in the matter of nikkur.
- 3. Skill required in the nikkur of the fats.
- 4. Avoidance of lenient opinion in this matter.
- 5. Requirement for **menakkerim** to learn only from another duly certified **menakker**.

## IV

## The General Rule for One Who Wishes to Eat Meat Without Any Risk or Prohibition of Chelev Blood

- 1. One should ask the butcher to show his nikkur certification. Better yet, the butcher should publicly display this certificate in a place for all to see.
- 2. Investigate the possible presence of any menakker who has no certificate, to be assured that he does not perform nikkur.
- **3.** One should not purchase meat from any butcher store where **nikkur** is not performed properly.
- **4.** The butcher **and** the **menakker** must be known as G-d-fearing men and scholars.
- **5.** Publicize the pitfalls in the matter of **nikkur** in order to save your friends and neighbors etc...

Whoever saves one Jewish soul is considered as though he saved the entire world, because by doing so he saves entire generations from the prohibitions punishable by **kares**; even to save a single soul it is worth it.

There is no difference between Eretz Yisroel and the Diaspora regarding **nikkur** of the inner-part.

# V Letters of the Ruling of the Great Rabbis of Eretz Yisroel in the Matter of Nikkur of Chelev

- 1. Decision, Rabbinical Court, Jerusalem.
- 2. Testimony of Rabbi Jacob Landa, Bnai Brak.
- 3. Decision, Chief **Menakker**, **Edah Chareidis**, and the other menakkerim of the **Edah Chareidis**.

## To Reinstate the Previous Glory An Open Letter Concerning the Stringent Prohibition of Chelev

To our brethren wherever situated, rabbis, together with those engaged in holy work, the **shochtim**, **menakkerim**, and mashgichim:

Supervize, with great effort, to ensure that the Jewish people do not defile themselves with unclean foods and keep all Jewish tables pure of defilement!

The Torah exhorts us: "And you shall separate between the clean animal and the unclean one, and you shall not defile your souls." The Netziv comments this verse as follows:

Just as I have separated you from idolatry, so must you be separated from them in their life-style. Just as in spiritual matters, it is proper for Jews to conduct themselves according to the commandments of G-d, likewise must you act in material matters to behave properly according to the Torah and its mitzvos. In days gone by the rabbis of all localities were the eyes of the community, upon whose decision every private or communal event was carried out. The rabbis, with their exemplary behaviour, exalted character traits, and contempt for hypocrisy, were the guiding lights of their flocks. Utilizing the Torah, they gathered many followers who respected them highly. Like a pillar of fire, a fortified wall and shield. They erected a bulwork against assimilation with the nations.

The pure table was strictly preserved in every Jewish home, thanks to the local rabbi, who stood at his watch day and night. The lights in the rabbi's house which burned until the late hours of the night testified to his vigilance. He studied the Torah assiduously, ready to rule on any

question in religious matters and to assist everyone in personal matters. He was the spiritual father of the community; in all communal matters his word was law and respected. This was the secret of the existence of our people in the most trying times which passed over the Jewish people during the long and dark exile.

Sorrowfully, after the Holocaust, which destroyed a large portion of our people, when entire communities were destroyed, the first victims were always the great scholars and the G-d-fearing men, the rabbis and the communal servants. With G-d's help, the survivors succeeded in reestablishing Jewish communities anew — synagogues, botei midroshim, yeshivos, kolelim where many engage in G-d's Torah — the evidence that G-d's promise to preserve the Jewish people will never be broken. The trouble is however, that the rabbinate has been destroyed.

The great rabbis have ascended to the heavenly academy, having sacrificed their lives in sanctification of the Divine Name, and many of the surviving communities seek a spiritual leader, a guide in halachah, a shochet and bodek, a menakker, but they are not available. Hence, there are many pitfalls in kashrus; in eating non-kosher food. The result, therefore, is that it is very difficult to find a scholar who can be relied upon. The young men who study in the veshivos and the kolelim choose to be lecturers, heads of veshivos, judges, but not rabbis. The rabbinate remains deserted. Very few of the students of the kolelim engage in the study of Isur V'hetar (permissibility and prohibitin), shechitah, and nikkur. The result is that it is very difficult to find rabbis capable of replying when asked questions in these subjects or who are able to guide our people in these fields. The few found are in the camp of the pious, and mainly those in the Beis Din of Jerusalem, headed by Hagaon Rabbi Yitzchak Yaakov Weiss shlita. We have taken upon ourselves this difficult task, to

rejuvenate the rabbinate and restore the glory to its previous splendor, under the banner of the Beis Din Zedek of Jerusalem. We have established, with G-d's help the Beis Hamidrash Halachah L'maaseh in Bnai Brak, whose function is to train pious scholars who will engage in the practical application of the halachah, in issuing rulings of Isur V'hetar and perfect themselves in the fields of shechitah, bedikah, and nikkur. With G-d's help, we have succeeded in acquiring many students outstanding both in piety as well as in their general erudition in Torah; who are engrossed in their studies, the Talmud and the codes of Law. They are assisted by great rabbis and experts in the field of shechitah and nikkur, and practice these professions. Every student is capable off being examined by the Beis Din after completing the course of studies.

In order to be prepared to train young men for these positions, to engage in holy work and to lead our communities, they must fulfill the commandment — 'You shall not fear any man.' In order not to be influenced by anyone except those great rabbis whose piety is above reproach, we have decided **not** to accept any financial support from any political organization or governmental agency.

The L-rd loves the gates of Zion more than all the dwellings of Jacob (Psalms 87). The Rabbis expound this to mean that the L-rd loves the gates that excel in halachah, for therein lies the permanence of the Torah and its instructions every day. Since the Temple was destroyed, the Holy One, Blessed be he, has in His world only the four cubits of halachah.

We know very well that the path we have chosen is not an easy one, but we trust that we will succeed. Our Rabbis teach that when the Jews said, "We will do," before they said, "We will hear." 600,000 ministering

angels came and tied to each Jew two crowns, one corresponding to "We will do," and one corresponding to

"We will hear." , When they sinned, they

removed them. Said **Rabbi Chama bar Chanina:** "In Horev they put them on and in Horev they took them off." Said **Reish Lakish**, "The Holy One, Blessed be He, is destined to return them to us." The **Ridbaz** asks, "What difference does it make where they took them off?"

He answers that the Talmud teaches us that we should not think that the angels returned them to heaven. No! The crowns are found in Horev, i.e. in the **Torah**. We have the power to retrieve them...however it is entirely dependent upon us.

We appeal to all Jews to help us restore the crowns, the crown of the rabbis. Let us renew the true Torah rabbinate to its previous state, and in the merit of this, we will make ourselves worthy to welcome the **Messiah** speedily in our days.

Respectfully,

Beis Hamidrash Halachah L'maaseh Rabbi Zalman Brizzel, Pres. Rabbi Mordechai Malachai, Dean Rabbi Menachem Roth, Head of Graduate School The following is the text of a letter sent by the Beis Hamidrash Halachah L'maaseh to the American Rabbi

## - 2-An Urgent Call to the Torah Greats of the Diaspora

First of all, I wish to cite the words of the holy Sefas Emes o.b.m., who said that the world (olam) is called thus because it is derived from he-elem, things overlooked, which one must rectify in this world, and according to the rectification of those things overlooked, he merits the hidden light, according to his spiritual stature.

The Rabbis teach us that one can acquire his share in the world to come in one hour.

Through self-sacrifice one merits that one hour.

This causes great satisfaction to every Jew.

There is no person who does not have his hour.

We must toil all our life to merit this one hour.

The Holy Torah states:

"You shall not defile your souls and you shall not become contaminated by them." By eating prohibited foods, one's mind becomes clogged and contaminated. Prohibited foods imprison the soul to be subjugated to the body and to materialism. Through one's awakeing himself and acting to fulfill the Torah's commandment, "And you shall separate the clean animal from the unclean," we merit a similar reaction by the Most High: "And I have separated you from the peoples to be Mine."

We heard from many trustworthy, G-d-fearing people, well trained in this field, that in America you inadvertently eat **chelev**, forbidden by the Torah, punishable by **Kares**, G-d forbid! We sent messengers to investigate the matter and found it, unfortunately, to be true.

We have discovered that your menakkerim who do not know how to properly remove chelev prohibited by the Torah, thereby causing our brethren to be guilty of infractions of the low punishable by kares, Gd forbid.

An expert **menakker**, serving today as **menakker** in the Diaspora, was examined him in the presence of: the Rabbi of Strassbourg; member justice of the Din Zedek of Jerusalem, the chief **menakker** of Jerusalem, and other expert **menakkerim**. They unanimously agreed that this individual serving as a chief **menakker**, knows nothing at all about **nikkur** and brings the public to sin by eating **chelev**. I decided not to rest until I alarmed the entire world Jewry concerning this outrage.

## Save yourself from eating chelev:

"Anyone who eats chelev, that soul shall be cut off from his people." The Jerusalem Beis Din has promulgated a decision that in the front half of the animal there is chelev forbidden by the Torah, punishable by kares. They also reinstated the rule that every menakker desiring to engage in nikkur must be certified by expert menakkerim and from a reliable rabbinical court.

Since there is a dire shortage of expert **menakkerim** who can be relied upon, we established a **kolel** — a school to learn **nikkur** in its practical application — **shechitah**, **bedikah**, and laws of Isur V'hetar. With G-d's help, we succeeded in organizing a **kolel** with young men well-versed in **halachah**, great scholars, able to promulgate **halachic** decisions. The lecturers are men of piety, great rabbis beyond reproach.. Now we will have, thank G-d, young men who know the laws of **nikkur** in its practical

application and who have been ordained by the Beis Din Zedek of Jerusalem.

I, therefore, appeal to you to assist us in our war.

I have implicit faith that in the merit of this **mitzvah** we will merit seeing the **Messiah** speedily and in our days, amen.

Respectfully, Rabbi Zalman Brizzel, Jerusalem

> - 3 -No. 1

Beis Din Zedek of the Orthodox Jewish Community Jerusalem

dated: Jerusalern, Elul 18, 5741

A warning in the matter of nikkur.

It is accepted and practiced in all Jewish communities to appoint expert, G-d-fearing **shochtim** certificated by a reliable rabbi. On the other hand, **nikkur is very sadly neglected**. Any **menakker** teaches anyone who wants to learn, and in a short time the disciple undertakes to engage in the profession of **nikkur** without any certification or ordination. Indeed, the teacher himself required certification.

Thereby, many pitfalls have come about, and many people have been led to eat fat and blood, a sin punishable by **kares**. Their excuse is that **Ramo (Yoreh Deah 64:7)** writes that in the front half of the animal there are no non-kosher fats except a small portion of the membrane on the fat of the flanks, etc. — this itself, too, requires study and erudition, otherwise they will very easily stumble into the prohibition of the **chelev** of the liver, spleen, and the veins of the tongue.

Moreoever, one must know the ruling of Nodah Bihudah (Vol II, Yoreh Deah 31,) how much of the ribs must be left to the front-part. It is customary according to what the Responsa Beis Shlomi, vol. 1, Yoreh Deah 107, to cut toward the front part, close to the twelfth rib, and the meat after the twelfth rib is left with the hind quarters. Only nikkur performed by an accomplished menakker, familiar with nikkur of the hind-quarters may perform nikkur on this area. It is impossible to explain all the details, as is mentioned in Ramo (ibid).

We do know, that it is improper to seek lenient rulings when others rule stringently. For this reason, we come to warn you that anyone who wishes to study nikkur, must do so only under the tutelage of a pious, expert menakker, noted for his piety. Only after the latter grants him a certificate that he is progressing in his studies and performs well, may he appear before a beis din or an accepted rabbi to be examined. Only then will he be ordained as a menakker.

## Jerusalem, Menahem-Av, 5741 Yitzchak Yaakov Weiss, Rabbi and Chief Justice Rabbican Court, Jerusalem

P.S. We find Responsa, Rosh (printed in the second decision of Mahari Sarzina,) that in Cracow, Germany, Poland and Russia, a **menakker** was required to present a written certificate of **nikkur** attested by a qualified Rabbi, just as shochet. Some are even more stringent, ruling that **nikkur** is more stringent than **shechitah**. (See Responsa "Divrei David," Rabbi David Milduba. chapter 35). This is the custom of the Holy Land for many generations.

-4 -No. 2

**Tammuz**, 5739

Jacob Landa Rabbi and Head of the Rabbinical Court of Bnai Brak Eretz Israel The Topic: Nikkur of the inside

As is known, here in the Holy Land, we perform **nikkur** and **shpondres**.

This depends, however, what is considered the inner part. If we include in the front part what is behind the diaphragm, therein lies bibilically prohibited **chelev**. What **Ramo** states in **Shulchan Aruch** ch. 64, (that there is no **chelev**) refers only to the inner part befor the diaphragm, where the lungs lie.

If however, we include with the front part, some of the meat of the diaphragm, Ramo's ruling does not apply, because there we indeed find **real chelev**.

Likewise, **Darchei Teshuvah** quotes a booklet by **Sema**, that above the diaphragm there is no **chelev**, but below it begins the **chelev** of the kidneys and other types of **chelev**.

J. Landa Rabbi of Bnei Brak, Israel

#### No. 3

### The following is a statement by the menakkerim of the Orthodox Jewish Community of Jerusalem. Sunday, Tammuz 20, 5739, Jerusalem

We, the undersigned, verify everything written in Rabbi Mordechai Malachi's book. In the **nikkur** of the inner front portion: First remove the membrane on the red meat until the end. This is called **rippola**.\* The membrane under this membrane must be removed as well. He cuts to the length of the vein as far as the breast and removes it. He peels the fat from the vein until the end of the flesh which extends along the length off the flanks of the thigh, and then he separates the red meat from the ends of the ribs from the place they are attached to the soft bones and their cartilage from all the **chelev** upon them. Likewise, he peels the red meat underneath it with that which corresponds to that which covers the soft bones, and similarly, from the other side he peels the rippola, opposite that which covers the vein through which blood flows, along its entire length. Everything written here is the final halachic decision and is to be followed without deviation, throughout all Jewish communities, both here and in the Diaspora.

Thus we verify that in the inner front part of the animal there is bibilically prohibited chelev, which bears a prohibition punishable by Kares.

Rabbi Gad Sorovitz - chief menakker of the Orthodox Jewish Community of Jerusalem Rabbi Joseph Zvi Hirschman - menakker Rabbi Moshe Leib Kornblit - menakker Rabbi Meir David Kornblit - menakker

### Sefer

### SHEMIRAH TOVAH (Good Watch)

Describes in detail the inferiority of the shechitah in New York and in the United States in general, according to what the author saw with his own eyes during the eighteen years he served as a shochet and a ritual inspector in this country.

by Chaim Meir son of Mordecai Ball o.b.m. shochet and ritual inspect

510 Sutter Avenue, Brooklyn New York, 5684 (1925)

Reprinted by Beis Midrash "Halachah L'maaseh" Bnai Brak, Eretz Israel

### Introduction

We are presenting before you a reprint of the book titled Shemirah Tovah, written by a G-d-fearing shochet, who was employed in this field for forty years, the last twenty of which were in New York City, where he saw many pitfalls in the slaughter-houses, caused by the workers, the rabbis who grant hechsherim, and the rabbis who indirectly undermine the kashrus, and since the pitalls that he recounts are applicable in our times as well, the procedure of the shechitah having changed very little, and the people upon whom the responsibility lies, used various excuses, which they still use today, as the reader will readily see, I deem it beneficial to reprint this book for the benefit of the public. I have added some important notes in brief according to the subject matter.

Also, for the benefit of the public, we have broken up the material into parts, with a title over every new topic, in order to give a general overview of what is written below. I hope that many will become aroused by this and that the eyes of "the blind" who tap in the darkness, will be enlightened. May the darkness that has darkened the eyes and the heart of Israel, because of the many trials and tribulations visited upon them, be speedily removed, and knowledge be increased!

May the Al-mighty cause a spirit of wisdom and purity to rest upon us to serve Him wholeheartedly, united as one, out of purity of soul from now and forever!

P.S. We have not added anything to the text of the sefer Shemirah Tovah except the titles, and the notes below it. Anyone who wishes to see the book in its original print, may do so at the end of this book.

## SEFER SHEMIRAH TOVAH 1

In all Jewish communities, the city supports the rabbi, and the rabbi supports the shochtim, but in New York it is the opposite

(p. 20)

Moreover, from the proof I bring you concerning eating animals of dubious kashrus, you will see and understand by yourselves that the blame lies on the heads of our people, who do not follow the procedure of the cities set down in earlier times and followed in all Jewish communities, that the city would hire the rabbi and the rabbi would hire the **shochtim**. <sup>1</sup> Here, in our land, even though New York City is an important center of Jewish population, the city knows nothing of the rabbi, nor does the rabbi know of the **shochtim**, and the entire matter is very lax both for the **rabbis** and the **shochtim**, and whoever has the ability to control the situation through stealth, trickery or concealment, has the upper hand.

1. The author decries the change between the custom of New York City and the tradition in all Jewish communities in previous generations. Years ago, in all countries, the congregation would hire the rabbi, who would, in turn, hire the **shochtim**. In this manner, the **shochet** feared the rabbi, and the rabbi feared the Al-mighty. In New York City, the situation is the opposite. The owners of the slaughter-house support the rabbi (together with several other factories that manufacture foodstuffs and beverages) and the **shochet**, both of whom fear the owners of the slaughter-house. This alone would be enough to render useless the **hechsher** of the rabbi (and although the author describes the matter of the rabbi and the **shochet** in a slightly different manner, it is, nevertheless, so in our times).

2

#### In New York, anyone who wants to becomes a rabbi and anyone who wants to becomes a shochet.

The Tanna says: Engage for yourself a rabbi and acquire a companion. This means that the leaders of the city must select a competent and honest rabbi, as the Torah says, "Righteousness, righteousness shall you pursue." The rabbi must supervise the **shochtim**, who must always be under his strict supervision. <sup>2</sup> This is especially true in a large city as ours, and if one rabbi is insufficient, they should hire two or more, so that they should be considered as the chief rabbi, not without whose sanction no rabbi should dare to raise a hand to grant **hechsherim** on any product. Under these should be many other <sup>3</sup> rabbis affiliated with however, and assisting them, but only under their sanction.

- 2. The author means to convey that in a large city it is easier to falsify, and, therefore, special precautions must be taken. Moreover, in New York City it is easier to support the rabbi, so that he can supervise the **shochtim**, even more so than in earlier times, when poverty reigned and, even so, they supported the rabbi, surely in a large city such as New York, that can afford to support the rabbi, and he should not have to turn to the owner of the factory for his check, since, in such cases, his need for money will cause him to overlook violations of the law.
- 3. The author brings to light an important point, that, unlike the current practice, that one rabbi is appointed over many divisions of kashrus, and also litigation, etc. for then it is impossible for him to supervise this work properly. Also, he should not appoint ordinary mashgichim under him, but there should be many rabbis, each one appointed over one division of kashrus, which he can control, and over these should be a chief rabbi.

In our city, anyone who comes along, acquires for himself a congregation through trickery <sup>4</sup> and becomes a rabbi; similarly, any **shochet** acquires a wholesaler who pays the **shochtim** according to what they agree upon, and he becomes a **shochet** whether the rabbi agrees or not. <sup>5</sup> If he foreman of the **shochtim** recommends him and claims that he is capable, he remains a slaughterer and thus he slaughters the city.

4. He alludes to the current practice in the United States, that whoever wishes to practice the rabbinate, finds for himself a group, opens a synagogue, and puts out a shingle, that this place belongs to such and such a synagogue. The author decries the situation, that this causes a terrible deterioration, because thereby, any empty headed individual can take the staff of the rabbinate into his hand, whereas, in earlier times, the community would select the rabbi, and before selecting him, they would examine and test him to discover any flaws in his knowledge, and if they found any flaw in his piety, they would refuse to accept him. In those days, it was extremely difficult to be accepted as a rabbi. In our times, however, one opens a synagogue as one opens a store, and whoever is dissatisfied with the rabbi, goes to another synagogue. The rabbi, on the other hand, feels that he is exempt from preaching and admonishing the congregants, since they never accepted him as a leader and guide. He appointed himself as a rabbi, since this is a clean and easy way of earning a livelihood. The generations, thereby, become spiritually impoverished.

Through this, the rabbi's income is very meager, since the worshippers never accepted him as rabbi, and never agreed to support him, and since he cannot go to work in a factory or do other menial labor like tailoring, or peddling in public, as this would impair his image as a rabbi, he becomes a slave to the producers of foodstuffs and to the owners of the slaughter-houses, to certify their products in exchange for a sizable salary.

5. Not only do they not ask the rabbi whether he approves of the **shochet**, but even if the **shochet** is lax in his piety and causes pitfalls for the public, the rabbi has no power to do anything, because the **shochet** and the butcher attack him with "iron spears" and silence him with a reprimand.

3

### Rabbis beautify themselves so that the people will like them.

Consequently, such rabbis and shochtim can command the respect of the people only by conforming with the populace, i.e. by shaving their beards and their pevos; then the people will enjoy them, seeing that they conform with them and probably, it is perfectly permissible. Although there are some famous rabbis from Europe, who are as reliable as any rabbis in any Jewish communities, they are powerless to do anything, since the other rabbis have control 6 of the city, and since they are not supported by the city, the city cannot tell them anything. This is what the tanna means by, "Make a rabbi for yourself." That is, that the rabbi should be responsible to you, to the pious of the city, not that the rabbi shoulld be the boss over you to do what he wants. Fortunate is the generation in which the greater ones listen to the smaller ones, because then the small ones will listen to the great ones. Then he concludes, "And acquire for yourself a companion." I.E., he is explaining how this can come about, only through acquisition. Just as it is impossible to acquire anything except directly from the seller, so should it be with the acquisition of a companion, that all children of Israel should gather together in unison and in one accord concerning the companion then everything will be done in the proper manner.

<sup>6.</sup> See above note 4, and you will understand what he means here.

#### 4

### The foundation of a proper hechsher is the investigation of the source of everything involved

Everyone knows the Talmudic maxim: "Throw a stick o the air, and it will land on its root." Although this is a ort or popular proverb, nevertheless, the mundane conversation of a scholar requires study, and we can learn from this that when a person comes to study anything, he must study the root ot its essence. That is the meaning of "it lands on its root." King Solomon, too, stated, "The wise man - his eyes are in his head." That means that the wise man looks at everything from its head, i.e. its beginning, if he can rectify the thing from its beginning, it will be satisfactory in the end. In the holy Torah, we find, too, (Deut. 29): "Lest there is among you a **root** producing gall and wormwood." This indicates that the Torah warns us that our root must be good, and if it is not good, <sup>7</sup> we must uproot it, for so is the truth of what avail is it to cut off the

<sup>7.</sup> He means that if one wishes to make improvements in the slaughter-house with things that do not appear proper, he is considered a fool and he resembles one who cuts the branches off a tree whose roots are rotten, since more rotten branches will grow from the rotten root. So it is in this matter; the wicked will think of plans, and, for each improvement one makes, they will endeavor to create many more kinds of deterioration. The only solution is to search for the root of the deterioration, how it came to be as it is; perhaps the **shochet** is inferior, or perhaps the supervision is inferior, or the owner exerts pressure, and there to institute improvements.

bad branches if the bad root remains? The branches will grow again from the bad root, as everyone can understand.

### 5 Rabbis' visit in the slaughter-house - a mere sham

I will explain to you what I think is the root of the evil according to my knowledge in this field, and especially now that we have famous rabbis who have just come to our country and are unfamiliar with the procedure of the land and especially with the procedure of **shechitah**. Even if a rabbi explains it to them, <sup>8</sup> and even if he takes the famous rabbis to the slaughter-house and points out with his finger how the **shochtim** stand and how everything is done in the best manner, do not listen to him, because all this is a sham, a fraud, counterfeit.

8. Apparently, the author wishes to illustrate the tactic of those lax in piety, to bring rabbis to the slaughter-house to show them how everything is conducted in the best possible manner, and the cunning hidden in this trick, because in the majority of cases, the rabbis are unaware that they do not know, what is happening. This author did a great service to make the rabbis aware of this fact, that in order to understand what is happening in the slaughter-house one must be there at least three consecutive months. This is very important for every pious rabbi to know, so that no pitfalls will come about through him, and especially rabbis who just came from Europe, who are totally unfamiliar with the character of America, and when they are invited to visit a slaughter-house, they think that it is run like those in the countries of their origin, and with a short visit they can become completely familiarized with its running. This is a fatal mistake, through which many people have led to sin.

## It is impossible for a rabbi to determine what is being done in a slaughter-house unless he stays there for three consecutive months

It is impossible for any person 9 to know and to understand the root of what is going on in the slaughterhouse until he stands there and engages in the work itself with all the laborers, both Jews and gentiles, no less than three consecutive months steadily from the beginning of the work day until the end. Then he will understand whether the working of the slaughter-house is good or otherwise. Because one person cannot possibly see from a distance what the next person is doing there and to understand what he sees by himself but is not doing with his own hands, and if he sees one thing, he does not see what is being done in the next room at that time, or in the third or fourth room, etc., for the slaughtered bull is divided into seven parts, each of which is processed in different rooms. Therefore, seeing the slaughter-house as the rabbis do, is worhtless<sup>10</sup>, because a person does not have seven eyes to see seven places at once, or to know what is happening there.

<sup>9.</sup> He emphasizes that it is impossible for anyone, even if he be as wise as King Solomon and as pious as Moses, to understand the activities of the workers just by looking at them..

<sup>10.</sup> The confusion and the complication exist today too. The animal is cut into many parts and separated to many rooms. In some particulars, it is much more involved now than when this book was written.

### A shochet in a slaughter-house who would not even taste meat

Everyone knows Rava's statement that one may tell about himself in a place where he is not known. I will, therefore, publicize today that I am, thank G-d, seventytwo years old, and until I was sixty I worked as a shochet and an inspector. At the age of twenty, I worked in the city of Nevel with famous shochtim who were very learned and pious. One was Rabbi Moshe Leib o.b.m. the son of Rabbi Peretz, the rabbi of Nevel, who served at the end of his days in Cherninov, where he lies buried.. After him there was none like him. For about twenty years I worked in New York at slaughtering and inspecting, and now for more than ten years I an not working in that field, and, thank G-d, I have sufficient to live on, and I do not have to work in my old age. May the L-rd grant me my sustenance for the rest of my life on this earth! I have not tasted meat neither from cattle or sheep for the past fourteen years, for even in the last three years that I was working in the slaughter-house, I did not eat what was slaughtered there,\*10 because the other shochtim did not follow the rules, and I could not oppose them. I, therefore, eventually left my position there.

\*10. We learn from here many things: 1) that the status of the **shochet** does not attest to the status of the meat, that one should deduce that if there were any doubts, that **shochet** would not work there, for here we see a **shochet** who would not eat the meat of the slaughter-house because of the other **shochtim**.

I too, testify that I heard from a very competent **shochet** who testified about himself that, since there are many pitfalls, he limited himself to eating only from the animals that he himself slaughtered and took home.

8

#### Whey they complain about the pitfalls to the dignitaries of the city, they say, "Go to the rabbi."

I told this to many of the wealthy and respected members of the city, and they gave me their answer, "We don't watch for that. We have rabbis there who say that everything is all right, and we must rely<sup>11</sup> on them.

9

### Rabbis certify meat of doubtful kashrus with the excuse that otherwise they will sell definitely non-kosher meat

When I spoke to a certain famous rabbi and advised him that he should remove his **hashgachah** from a certain slaughter-house so that people should know that the slaughter-house has no **hashgachah**, and he would not be responsible for the shortcomings of its kashrus, he said to me, "What would be the use of my removing my **hechsher?** The owners will take a worse rabbi. They are the bosses to decide which rabbi to choose, and they introduce him to the wholesalers and make up his salary. Thereby, he becomes the rabbi and is in control of the entire city and the metropolitan area, because his name is attached to meat sold in the city and the country, and he is

<sup>11.</sup> There is nothing new under the sun, and today, you will hear this excuse from everyone, from the greatest to the smallest. I was really astounded when someone told me, "Although I know that meat production has many problems since I worked there I, nevertheless, continue to eat meat on the account of the rabbi who give hashgacha." Is such an excuse acceptable to any sensible person? Will it be accepted by the Heavenly tribunal?

known as the great rabbi in the city..<sup>12</sup> Therefore, manufacturers come to him for **hechsherim** on all products sold with a **hechsher**. For this they pay a goodly sum, because the **hechsher** they receive from the rabbi will be inherited by their children and grandchildren throughout all generations, attesting to the fact that the product was made under the supervision of the rabbi and is kosher for the most scrupulously observant. I have seen such **hechsherim** in places where the rabbi never entered, neither he nor his **mashgiach**. Even in some places where there is a **mashgiach**, they have one where they need five!"

- 12. The author calls our attention to the fact that the lax rabbis profit doubly through their hashgacha on the slaughter-house; first, with the money they receive for the hechsher, and second, the honor they receive, through which they become famous as great rabbis, without which they would be totally unknown. Obviously, in such a situation, the temptation is double and the pitfall very great. This is a lesson that wherever there is danger that the rabbi is looking for fame, the greater the possibility that his hashgachah is inferior. In this respect, we have sunken tremendously. Years ago, the rabbi of the city did not need any fame, because he was famous in his city (in addition to the fact that the rabbis were engaged in holy work and were not looking for false honor). Moreover, he did not receive a higher salary because of his hashgachah. It was, therefore, very easy to refuse to certify any foodstuff whose kashrus was doubtful. Not so in our times, when the rabbi is paid for each food individually, in addition to the fame he receives, that his name is known all over the section. What fool would give up such a lucrative profession as long as he has any kind of excuse to give a **hechsher**?
- 13. He alludes to the practice of many manufacturers to attach labels on packages of food, bearing the name of a rabbi who has passed away twenty or thirty years ago. The **hechsher** is like a monument for his soul, and thereby they mislead the public. This is in addition to the **hechsherim** that are given by rabbis who have never seen the product, only the money sent to them for their **hechsher**.

### The procedure of Shechitah here in New York

I will tell you the procedure of **shechitah** here in New York

About thirty years ago, the Jews of New York decided to send to Vilna to bring over the famous Rabbi Jcob Joseph o.b.m., who as then accepted as chief rabbi. True he accomplished very much and closed many breaches in this field, introducing beneficial innovations for the good of our brethren in New York City. But, since he was forced to speak with the dealers, and especially with the wholesalers of beef and mutton, all of whom spoke only German and English, he was unable to communicate with them. Consequently, he found it necessary to take an interpreter, a rabbi who was to serve as an intermediary between him and the dealers. At that time, the Congregation Anshei Ungarn was the most influential in New York because of their wealth. After many quarrels among our brethren concerning who was to be the assistant rabbi, the Hungarians won, and their rabbi, a certain doctor, who spoke a fluent German, was chosen, since he could converse easily with the wholesalers, and what involved decisions in halachah did not belong to the assistant rabbi, since all questions of halachah were submitted to the chief rabbi.

The chief rabbi summoned all the **shochtim** of the city to appear before him to be examined, and any **shochet** or inspector who failed the examination was summarily dismissed. Also, he enacted a rule that lead seals be attached to the kosher meat, also on the fowl slaughtered in the kosher manner was to be a seal signed by the chief rabbi. Everything was done in the best manner, both in the

field of kashrus as well as in the field of synagogue practices. All this continued until the chief rabbi took sick and was bedridden for five years. All this time, he could not go out of his house where he was confined until the day of his death. During these five years, his wife conducted the household, and unknown to the rabbi, many changes took place. During these years, the assistant rabbi, who was doing everything according to the instructions of the chief rabbi, and for the latter's benefit, to support him, became stronger and stronger.

After the demise of the chief rabbi, the assistant usurped the rabbinate by force, for he was respected by the wholesalers, who refused to accept another rabbi, since he spoke their language and was from their city. Consequently, he became the rabbi of the city to grant other **hechsherim** since that was the practice here in New York, that the one whom the wholesalers considered the rabbi was the true rabbi of the city, since they would pay his salary. Also, the **shochtim** obeyed him, since he made it easier for them with his lenient rulings. They started shaving their beards just as he did, but they would try to beautify themselves even more. Unfortunately, this practice has remained with us until this day.

The **shochtim** were held in such esteem by the wholesalers that eventually they had more power than the rabbis, and the rabbis were compelled to listen to the **shochtim** in the entire procedure of the **shechitah**. Also, the **shochtim** united and formed a union, like the tailors, and no **shochet** was accepted to a position until he would pay what the union demanded, and then he entered the union to be a **shochet**. The rabbi had no voice in this matter. The power of the **shochtim** with the wholesalers came about because of one thing, that after the passing of the chief rabbi, the **shochtim** made it more lenient for the

owners and also for themselves, viz. that whereas previously, they would pay the **shochtim** a weekly salary when, obviously, it made no difference to the shochtim how many trefos came about - now they changed the practice, that the **shochtim** would get paid only from the kosher animals and not from those that turned out to be trefah. Surprisingly, the number of kosher animals multiplied many fold. This I cannot attest to definitely, since I did not work in the slaughter-house where that doctor was rabbi. I was in a slaughter-house that stood under the supervision of the rabbi of Moscow, Rabbi Jacob Vidrevitz o.b.m., where I worked for eighteen years and five months. As long as Rabbi Vidrevitz had the hashgachah on that slaughter-house, the owners, i.e. the wholesalers, begged him to allow them, too, to pay the **shochtim** only for the kosher animals, but he did not allow this under any circumstances. He insisted that the shochtim receive their salary as workers hired by the day, who receive salary every week according to the time they worked. May this merit stand him in good stead, since he did a great thing.

Consequently, all Jewish workers, who would differentiate between the kosher and **trefah** animals, such as those who affixed the seals on the meat and on the "small stuff," i.e. the innards, the heads, and the feet, also received their salary every week, and hence had no business with the **shochtim**. It was, therefore, possible to do everything according to the law of the Torah.

### The process of Shechitah, Bedikah (inspection), and Butchering

In those days, the number of animals slaughtered weekly was about three thousand, and in one hour everything was slaughtered and all the work finished on sixty large bulls. According to our figuring, this means that in one minute a

large bull would be slaughtered and all the work involved, completed, i.e. the flaying, butchering, cleaning the innards, and bringing each part to the place it belongs. One who did not witness this will wonder how it is possible that all the work involved in the preparation of a large bull can be done in one minute. Yes, indeed, it is possible. Immediately<sup>14</sup> after the bull is slaughtered, six workers come simultaneously. Four flay the feet, one to the head, and one commences (he only commences) to flay from the neck to the stomach and leaves it as it is without flaying it. He just makes the place for the other workers to continue to flay after the bull is hung by his forelegs and his hind legs. With the assistance of a machine, this is accomplished very quickly, and then the workers come to complete the flaying and to butcher the animal. Other workers stand ready with wheelbarrows. In one they put the innards and in one they put the lung and the liver, and in one they put the stomach only, because it is big. In another wheelbarrow, they put the heads; in another they put the feet, and everyone goes to its place, to a designated room where they clean the insides from the excrement and the fats, and the intestines are separated into three parts, the small intestine separately and the large intestine separately, the last stomach separately and the first stomach separately, because each part is sold individually, and the heads are separate, and the tongues are separate and everything is cleaned with a stream of water for each part, since gentiles are strict about cleanliness

<sup>14.</sup> This system is still used today. Concentrate on his words, because from them you will understand the procedure of slaughtering and inspecting that is practiced today...

Only the first row, the ones that are slaughtered at the beginning of the day, the first twelve animals that are slaughtered at once, takes approximately one-half hour, because the workers must stand in line waiting until one finishes his work so that the next one can start his. The second row of slaughtered animals, however, does not require this waiting, since, before the first row has finished its work completely, the second row, the next twelve bulls, are already slaughtered and lying on the ground, and the workers are flaying the head and the legs and doing their work on the ground and making sure that everything is ready to hang with the assistance of the machine in place of the first ones. There are innumerable workers, and one does not know what the others are doing; they start their work and call the next ones to complete it, and the foreman stands over them so that they should not rest even a second. There were times that the owners needed to slaughter more. Then they would finish eighty bulls in one hour, for the gentile workers are plentiful, and when he needed more, he would hire more.

While the bull is still lying on the ground, <sup>15</sup> the inspector must examine the lungs with an internal examination, i.e. while the lung is still inside the animal, and if he takes one minute too long with his inspection, he loses the inspection of the second bull <sup>16</sup> lying then on the ground, because there is one worker whose job is to go from one bull to the next and to saw open the breast from beginning to end, so that

<sup>15.</sup> I.e. the short time from the beginning of the flaying until the animal is hung by its feet.

**<sup>16.</sup> Responsa Levushei Mordechai** rules stringently concerning a lung that has been thrown from place to place.

when they hang up the animal, it will be easy to throw out the lung and the liver. The worker does his work quickly because of the foreman who stands over him. The foreman doesn't care whether the inspector examines the lung or not, and if the one who inspects the lung inside the body does not fix up all the adhesions that must be left intact on their places so that they are not ripped off, virtually all of them are lost by the workers who throw the lung with force, from the bull to the floor and from the floor to the wheelbarrow by another non-Jewish worker. Very often, they ride over the lung with their wheelbarrow, and the adhesions are completey destroyed. Then they come to the one who makes the external inspection. If he dwells on one lung for at least fifteen minutes, he can determine where it is cut, but it is impossible to do this, because the table will immediately fill up with lungs from the second row, and it will be impossible to tell which lung is from which animal and from which row, so that the complete process is handled according to the halachah.

Gentlemen, pay attention and try to understand how fast the **shochtim** and the **bodkim** (inspectors) have to work because of the haste of the non-Jewish workers, who work like lightening because they are accustomed to doing it quickly, and they do not have to be concerned with kashrus, nor how many are needed for it, to separate the kosher animals from the trefah animals to affix the seal of "kosher" on them, since every kind of meat is in a separate room where the work is completed, and there they are mixed, the kosher and the trefah, and there must be a Jew standing there to separate them. This Jew, when he is in one room, cannot see what is happening in the next room. In order to avoid confusion, they mark the parts with a crayon on the intestines and on the stomachs, and on the other parts of the bull. This, however, helps very little and is quite unreliable, because the meat is washed and rinsed several times, all but obliterating the crayon mark. In any case, the Jew must be the responsible party, because it is in his power to feed us with **trefos** as with kosher meat, and the owners warn and threaten him, and the **shochtim** warn him **not** to lose even<sup>17</sup> one of the kosher animals. Look who these "trustworthy" people are, not learned men, nor scholars, not even people with common sense. Whomever the **shochtim** can hire cheaply, they take.

One, I remember, was a flagrant Sabbath desecrator. His name was Isaac. He would affix the seal to the "small stuff," \*17 until I finally had him discharged through much trouble and intervention. In any case, while the rabbi of Moscow was in charge of the slaughter-house, there were eleven shochtim and bodkim, five who affixed seals, and one mashgiach, a total of sixteen (sic) men. The owners paid everyone his salary at the end of the week according to the time he put in. Immediately after the rabbi's death, however, the **shochtim** took the aforementioned rabbi so that everything should be under his hashgachah, and lest the public complain that it was not proper to rely on one man for the shechitah in all the slaughter-houses: Swartzels, United, and New York, the three main slaughter-houses in Metropolitan New York, they appointed another rabbi to share the hashgachah for

<sup>17.</sup> It is self-understood that the fear of the owner, who gives him his bread and butter, is upon him. Therefore, if he loses the numbers of the kosher animals and the **treifos**, he must make up the missing ones from those that come into his hand, as long as he does not lower the proportion of the kosher ones, because then the owner will be angry with him and may even discharge him from his position.

<sup>\*17.</sup> The small parts of the animal, e.g. the head, the liver, the tongue, the lungs, the intestines, etc.

his name only.\*\*<sup>17</sup> in the United slaughter-house. They stipulated with him explicity that the **shochtim** would be his bosses, and that they took him as their rabbi. They made this clear to him according to all the rules of stipulations.

Then the leaders of the **shochtim** agreed with the wholesalers to change the wages, to take only from the kosher animals, as they had wanted previously, because in every slaughter-house the **shochtim** have two fepresentatives: one known as the foreman and one known as the secretary. They speak with the owners and decide all matters. Then the number of **trefah** animals that was

"17. Hence, we can judge how much we have retrogressed, for, in the days of the author in America, when the situation of **shechitah** and **bedikah** was so inferior, as anyone can see from these lines, people, even those lax in piety, understood that one rabbi could not accept the responsibility for three slaughter-houses (apparently, he had no responsibility for other products) and the pious Jews and those who are scrupulous in their observance would complain when they saw the seal of the same rabbi on three slaughter-houses, and in order to fool the religious people, they found it necessary to add another rabbi for the sake of appearance, as is related in this book.

In our generation, we have sunken so low that the owners of the slaughter-houses and factories don't see any loss of business if they hire the same rabbi who is responsible for several slaughter-houses and several hundred food products of various kinds, scattered in many cities.

It is very frightening, because this proves conclusively that the observant Jews are extremely lethargic, inattentive in the field of kashrus, and no one raises a hue and cry. If the observant Jews would protest against this terrible breach, the manufacturers would, perforce, hire several rabbis so as not to incur a business loss (remember that then, too, there were many **mashgichim**, as is related in the text).

previously about forty out of a hundred and no fewer than thirty-five, remained that way for the three years, I stayed with them after the death of the rabbi of Moscow.

Originally, if a shochet came to me and told me secretly that he was afraid that a certain bull had become trefah because he stopped in the middle of the shechtah or he pressed the knife instead of drawing it, because of the pressure of the workers, which is sometimes impossible to avoid under the circumstances, I would declare it trefah, since I was the external inspector. Since they started paying only for the kosher animals, this stopped completely. Many times, I approached the rabbi and told him that certain animals I found to be trefah while the other shochtim claimed that they were kosher. He went to them and asked them about this difference They answered him point blank, "We know more than you about shechitah. Who brought you here to be a rabbi, anyway? Weren't we the ones? If you don't like the way we run things, you can get out of here! Tomorrow we'll take somebody else." The rabbi turned pale and went away disappointed. 18 From that day on, he was a different

In one slaughter-house alone were eleven **shochtim** and six **mashgichim** compared to the present day slaughter-houses labeled "Glatt kosher," where the same number of animals are slaughtered, if not more, and there are but three **shochtim** and two **mashgichim**), and, even so, the owners feared that the public would be dissatisfied if three slaughter-houses were under the supervision of one rabbi.

18. We see here that a G-d-fearing rabbi who was troubled by the pitfalls that came about in the slaughter-houses, as soon as he heard the owner threaten to dismiss him and take another rabbi, became another person. Surely, in our times, this prevails, when the hiring and dismissing of the rabbi are solely in the hands of the owner.

person. If sometimes the meat of a **trefah** animal was mingled with the meat of a kosher animal because of the mistake of the one who affixes the seals, the foreman would go into the refrigerator where the animals were hanging, pick out one, make it **trefah**, and made the rest kosher. When I asked the rabbi, "Is this possible?" he replied," In a week three thousand animals are slaughtered. If one or two **trefos** become mingled in, according to the **halachah** they become nullified by the majority of the kosher ones." When I heard this, I became frightened and could not talk to him, because what would my words help if he agrees with them? The truth of the matter is that everything that is in its place is counted like half and half and the law that it becomes nullified by the majority does not apply. Then I decided to leave my position.

### The Mixture of Organs of Kosher with Trefah is Very Common

The mixture of "small stuff" is very common, <sup>19</sup> and everything is made kosher by the foreman of the **shochtim**, who is the witness and the judge. No questions are taken to the rabbi. \* <sup>19</sup> The **shochtim** judge everything for themselves. But this is true, that the salary of the **shochtim** increased tremendously from what it was previously, because the owners make one computation of how many animals were found to be kosher, and this amounts to, let's say, eight hundred dollars, from which

<sup>19.</sup> He means that many separate organs of the animal, such as the tongue, liver, intestines, lung, two sides of the body of the animal, etc. can very easily be mixed up.

<sup>\*\*19.</sup> Nowadays also, according to what we hear, no questions come from the slaughter-house to the rabbi's house.

everyone receives his check according to the distribution made by the foreman of the **shochtim**, this one fifty dollars and this one forty dollars, and the workers according to what the **shochtim** pay them. If the grand total amounts to only seven hundred fifty dollars, each one's check will be so much smaller.

The salary check will not be the same every week, as it was previously, and it is obvious that, since everything is paid from the money of the shochtim, the more the number of employees is diminished, both the number of shochtim and the number of workers, they will profit more. 20 From this practice, the wholesalers gained millions of dollars and the shochtim thousands, but, may G-d forgive such wealth! The source of this law is in the Gemara (Bechoroth 28b, 29a): If one takes pay to see firstlings, we may not slaughter them according to this ruling (that they have a blemish that permit their slaughter outside the Temple), even if he was like Ila in Yavneh, who was truly pious, and would not pervert the law, the Sages did not permit him unless he takes the same amount for those not permitted to be slaughtered as he takes for those permitted to be slaughtered. Rambam applies this ruling to shochtim, that they may not receive more for kosher animals than for those that become trefah. All the later authorities agreed to this ruling. Even if you find one opinion that it is permissible if the difference is small, this does not apply to America, because it applies only if there are one or two shochtim, but in our country, because of the tremendous amount slaughtered, even a penny is considered a large sum, because, even in one week, it amounts to a large sum, and, according to the law, such

<sup>20.</sup> The author explains here that when they divide the money among the **shochtim** according to the number of kosher animals, the

shochtim may not promulgate any such lenient decision.

It is understandable that, because of the tremendous number of **shechitos**,<sup>21</sup> many questions arise daily, especially regarding the second stomach, which is sometimes punctured by large nails found there. No day

shochtim gain more when there are fewer of them, since thereby, there is more for each one. This applies nowadays as well, since the owners of the merchandise pay the shochtim, and they are too stingy to hire more shochtim, inspectors, and mashgichim, and, as long as the work can be accomplished with a minimum of personnel, they suffice themselves with that minimum, and they consider this work like any other work, that, as long as the work can be accomplished with fewer workers, they do not hire more. The same applies to shechitah: as long as it appears to be going properly, the shochet slaughters, the inspector inserts his hand, one inspects outside, one affixes the seal, euphemistically called a "mashgiach." Everyone is happy, both the rabbis and the owners, since they don't blatantly kill the animals in a non-kosher fashion, they don't declare any animal kosher without inspection or without a mashgiach, G-d forbid, they attach a seal, sealed with Jewish blood, and religious Jews eat and are satisfied.

Were they smart, they would realize that the situation is terrible; the **shochet** is rushed to slaughter to examine his knife and then to examine the two slaughtered pipes in the neck of the animal, to wash his hands, and prepare for the next shechitah all in one minute. The same is true with the **bodkim**. Then they would understand that the work of the **shochet** differs from the work of the flayer, for in that job, everyone sees that it is being done properly, but in this field it is not dependent on the vision of the eye but on the understanding of the heart, and the **shochet's** presence of mind is robbed from him when he is rushed.

It already occurred that when the **shochtim** complained about the rush and demanded a raise because the work was very hard, their argument was rejected, and everything continued as before.

21. A method of slaughtering that is constantly performed in a rush, causes many questions, but no one cares.

passes without many such questions, yet everything is decided by the workers, sometimes it is brought to the **shochet** to look at, and is made kosher by them. Although there is one<sup>22</sup> **mashgiach** in the slaughter-house, he stands in the room where the **shochtim** sharpen their knives. he never leaves that room; he sees neither the **shechitah** nor the **bedikah**, and never is a question brought his way, because he has no time, since everyone has his job to finish.

Also, in the slaughter-house are many open barrels without tops, filled with water from the faucet opposite them. Some are full of hot water, and some are full of cold water, whatever the workers need. In winter, almost all of them are filled with hot water, as is understandable. The workers who flav the carcasses are given large new rags, and everyone dips the rags in the barrel and washes and wipes the meat and the fats of the kidneys to cleanse them of filth and blood. Also, the knives with which they flav ar always dipped into the barrel. Obviously, the hot water washes off the fat from the knife, and when they wash the meat with the water, it is noticeable that oil from the fat floats on the water in the barrel, and then the meat is still warm, and water is warm, and the warm water becomes absorbed into the warm meat. This is done daily; it is impossible to wait until the meat cools off, because, due to the large number of animals slaughtered, everything must be done quickly.

There is another time during the winter, before the holidays, that the dealers bring their merchandise to the large markets to show off the beauty of their area. Meat dealers, too, during the last few weeks before the holidays,

<sup>22.</sup> One mashgiach does not suffice, and surely if there is no mashgiach because the owners are stingy, as it is nowadays.

start making pictures on the meat to decorate and beautify it. The pictures are made in the following manner:

Immediately after the flaying, when the meat is still hot, they take the best fat and smear it on all the meat. Then, while it is still hot, they engrave various pictures into the meat, such as a tree with branches. The nature of hot meat is that when it is cut slowly, the meat separates immediately at the place of the cut, and the picture becomes beautiful and white from the fat on the meat. They do this every day before their holidays. Perhaps the honest butchers remove the fat from the surface of the meat, but the fat that they take pains to smear on the meat while it is still warm, and which becomes absorbed into the meat when they both are hot, is impossible to remove. Moreover, not all butchers are the same; some are particular about this, and some do not bother, for they are satisfied with the tags hung on the meat, with the rabbi's signature stating that the meat is kosher for the most scrupulous, and what more do we need?\*22

It is very doubtfull whether the meat is kosher for the most scrupulous. One who is scrupulous wants meat without any doubt of its kashrus, and does not spare expense, as long as it is definitely kosher.

Therefore, Jewish brethren, I present you with this brief account of the procedure of the kosher slaughtering in our country.<sup>23</sup> It is impossible to write everything explicitly,

We can learn a lesson from here that the punishment the Rabbis

<sup>\*22.</sup> From here it is apparent that meat sealed in the slaughter-house as kosher (as it is done nowadays all over) causes a terrible pitfall and an opportunity for the butcher to omit **nikkur** because the customer sees the seal and is satisfied, not knowing that it does not attest to **nikkur**.

<sup>23.</sup> The author states that he had much more to write.

because I am old, and my hands become weary from writing. But this you should know, that it is not without reason that people eat meat of doubtful kashrus. Perhaps it is not doubtful but definitely unkosher. However, I do not want to say that it is definitely unkosher, because there may be variant views on certain questions, but in practical application, when they came to me, I would declare them trefah. Therefore, although the Rabbis gave us a time for searching out chometz, viz. the evening preceding the fourteenth of Nissan, and only with the light of a candle, but searching out this chometz is obligatory upon you daily, and you are guilty of its being found in your midst. Moreover, the light of a candle is unnecessary, because it is not hidden, but is in open view to the public, without the shadow of a doubt, as the Rabbis use the expression, "The

ascribed to anyone who has the ability to protest and does not do so, applies to anyone, even a plain person. No one is absolved from it. Let us think about the matter. In early times, the butchers were the roughest, coarsest, most brazen, worst tempered men, who had no respect for anyone, even for the greatest rabbi. In addition to this, in America laxity prevailed in the field of kashrus in those days.

Moreover, it is known that for monetary gain, anyone is apt to commit the worst crimes, and in those days, any Jew who left Europe for the United States was regarded lax in observance and one who cast off the yoke of heaven (and many families mourned for such a person), and was satisfied with laxity.

Because of each of these factors, it was possible for the owners of the slaughter-houses to cause breaches in the field of kashrus and hashgachah, according to their heart's desire, surely, with all of these factors combined, and yet, there was pressure from the observant laymen, at least to limit their laxity so that (at least it should appear as though) they hire enough rabbis and mashgichim as were needed. Hence, it is obvious that the owners are dependent on the public, because, if there are no customers, there are no sales.

ox is slaughtered before you.." \*23 There is no remedy except that everything should be controlled by the city. The rabbis should be paid adequately by the city, and all their income should go to the city. The same should be true with the shochtim. Then we would be sure that everything would be kosher. The way it is today, however, that each one must fend for himself, each one listens to the one who makes it easier for him. In every Rabbinical prohibition, they are lenient, saying that a doubt of a Rabbinical prohibition calls for a lenient ruling. Everything that requires a measure, they say is permissible, because measures are a hallachah to Moses from Mt. Sinai. From this, all the lenient rulings originate. If you really follow the true path, you will succeed, and the Creator will surely provide all your needs, for one who wishes to purity himself is helped, and we and all Israel will be blessed with peace. Amen.

I have related here the procedure and the payment for shechitah as it was then. It is up to you<sup>24</sup> to ascertain whether it obtains nowadays. For approximately ten years I am out of this field, and it has possibly changed. But this I know, that when I asked the rabbis why the shochtim

In our times, too, if the stictly Orthodox would make a public protest and refuse to buy meat or any other products unless they are definitely kosher for the scrupulously observant, the owners of the slaughterhouses and the factories would be compelled to obey their cry.

<sup>\*23.</sup> The author found no remedy other than to put the ritual slaughtering under the jurisdiction of the city.

<sup>24.</sup> This is important in our days as well.

<sup>25.</sup> Unfortunately, in our times they say the same thing.

should receive pay only from the kosher animals, they denied it and told me that the difference is very small, only two cents more from the kosher animals than from the **trefah** animals. This was completely untrue. In any case, in America there is no such thing as a small difference, because even one cent amounts to a sizable sum when it comes to the end of the week, when the **shochtim** are paid. Furthermore, many say that in America everything is kosher, because, whenever an adhesion is found on the lung, the animal is considered **trefah**, but this is totally false. On the contrary, they are very lenient with all such questions, much too lenient.

#### \* \* \*

### To Expose the Truth in the Marketplace from the introductin of "Vayoel Moshe"

The prophet Jeremiah in Ch. 5 states: "Go around in the streets of Jerusalem and see now and know, and search in its streets, if you will find any man, if there is anyone who performs justice, who searches for faith, and I will forgive it (the city)." The exegetes wonder, do we not find that there were many righteous and holy men at that time? How does the prophet say that there were none? Redak cites his father, who explains that the righteous of Jerusalem were all hidden in their homes and could not appear in the streets because of the wicked. Shelah, too, explains that for this reason the prophet states, "in the streets," because if they were not afraid of the wicked and would appear in the streets to expose the truth, they would have been able to protect the city. Ibn Ezra, (Gen. 18:26) "If I find in Sodom fifty righteous men in the midst of the city, I will forgive the entire place for their sake," explains that this means if they fear G-d in public, they will be able to protect the cities. He refers to the verse in Jeremiah. Hence, Ibn Ezra, too, explains the verse like Redak, that only if the righteous come out in public and are known in the streets of the city, will they be able to protect the city from destruction. Our father Abraham, too, prayed that if there were fifty righteous men in Sodom who did not fear the populace, that G-d should save the cities. Now, why didn't Abraham start off by praying that even if there were fifty righteous men who were afraid to come out into the open, that G-d should save the cities for their sake? Apparently, he knew that such righteous men did not have the power to save the cities, and there was no use praying for them. Now, it was obviously very dangerous to go out into the streets of Sodom and protest the evils of that city, because the people harassed anyone who followed the way of G-d. This is made plain by the story of the girl who gave bread to the pauper and by the Torah's account of the Sodomites surrounding Lot's house because of his hospitality to the angels. Consequently, they were known as people who would not accept admonition. Yet, Abraham prayed that the city be saved only if there were fifty righteous people who did not fear the people of the city.

### Shabbath 55

Anyone who can protest against the members of his household, is seized for the members of his household; [if he can protest] against the citizens of his city, he is seized for the citizens of his city; (if he can protest) against the whole world, he is seized for the whole world, etc. The Divine Attribute of Justice said before the Holy One, blessed be He, "L-rd of the Universe, why do these differ from those?"

He replied, "These are perfectly righteous."

She retorted, "L-rd of the Universe, they should have protested and they did not."

He replied, "It is known to me that if they had protested, the people would not have heeded them."

She retorted, "L-rd of the Universe, if it is known to You, is it known to them?" That is what Scripture says: "And you shall commence from My sanctuaries..." Rav Yosef taught: Do not read this as: And from My sanctuaries, but as: And from My hallowed ones. These are the people who fulfilled the Torah from A to Z (Heb. from aleph to tav). (Shabbath 55).

The following is a quotation from Rabbenu Yonah (Shaarei Teshuvah 3): "(Deut. 22:3) You shall not hide yourself," — We were warned with this commandment not to be lax in saving our fellow's property and to devise plans to save them in their time of distress. King Solomon said: "(prov. 24:10) If you were lax on a day of distress, your strength will be lessened." This means that if you were able to save someone with a plan or with intervention, and you pretend that you have no strength, your strength will indeed be lessened, payment in kind. The following verse reads: "If you say, but we did not know this, the One Who counts the hearts — he will understand, and the One Who guards you should — He knows, and He will recompense man according to his deed."

We learn from this that if a person can help his fellowman—in matter of eternity e.g. to guide him on the straight path, the path of the Torah, through admonition, and he did not do so; it is regarded as though he had harmed his friend, as mentioned above. This is because of the stringency of the sin of failing to admonish, as the Rabbis said: Jerusalem was destroyed only because they did not admonish one another (Shabbath 119). We see that the Rabbi overlooked many serious sins of that generation and mentioned only this sin of failure to fulfill the positive commandment of: "(Lev. 19:17) You shall admonish your friend." Why were they so severe? Because they found this to be the key to all the sins, as we stated above.

### LARIFICATION

The world was shocked over the new revelation that in the last few days a massive counterfeit and fraudulent mailing to all Rabbis and distinguished members of the laity consisting of letters with the forged signatures of the venerated Sage Horav Hagoen Rafoel Blum, Shlita and his distinguished sons of Bedford Hills, N.Y.

These letters purported to claim the Kashauer Rov retracted and rescinded his previous declaration concerning the absolute prohibition of using animal meat due to the major questions, problems and halachic doubts in the NIKKUR (deveining) which is known to be an absolute biblical precept and negative prohibition of biblical origin; as stringent in law as the consumption of chometz on Pesach.

Several prominent Rabbis became suspicious concerning the sudden retraction the consistency of the terminology utilized surprized as the appearance of such abrupt about face by the staunchest vigilantes in the forefront in the battle for proper adherence to the NIKKUR laws, immediately contacted Horav Blum to discern the voracity publicized under his name. They were shocked and appalled to discover that the letters carrying the Kashauer Rov's name are total forgeries and issued with evil intent by irresponsible and wicked purveyors of meat provisions to cause to and bring about a sense and feeling among public of complacency until the objective of instilling a sense of security in the heretofore practice of the NIKKUR procedure as followed by the disreputed Hechsheirim givers.

Horav Blum emphatically stated that since the issuance of his first letter in the week of Rosh Hashanah 5743 — no change has come about neither in his decision nor in the practice and procedures of NIKKUR. He continues to exhort his followers to refrain from using any bovine meat products and provisions.

All legal means will be utilized to prevent the dissemination of forgeries and fraudulent

This is the 6th in the series of scandalous scurrilous and fraudulent letters issued by correspondence.

various segments of the meat industry. All the distinguished Rabbis and halachic sages who have issued prohibition against the use of meat during the past year have reiterated their position and have emphatically stated — that they have  $\operatorname{\mathbf{NOT}}$  changed their ban. They warn the general populace to refrain from eating meat due to the serious prohibition of Chelev; since no one should be willing to gamble with his life, as well as of his wife and children by the incurrence of the

penalty of kores-excision, Heaven forbid. Yeshiva & Mesivta Toras Yirmiyeh, Brooklyn, N.Y.

#### RABBI RAFAEL BLUM 165 HAINES ROAD #2, BEDFORD HILLS, N.Y. 10507

(914) 666-6800

Parshas Hazinu 5743 Bedford Hills, New York

בסייד

By the Grace of G-d Boruch Hashem:

Peace and blessings to the honor of all my dear pupils and may the AL-mighty bless you. This letter is directed toward the matter which  $\emph{I}$  was asked many times about - in reference to meat — about which many people have raised the question — that the forbidden fats (called chelev) are not properly removed.

According to personal inspection this very week in the presence of highly qualified specialists in the art of chelev removal; it was clarified that unfortunately due to our great sins the meats which was bought in these past few weeks from butcher stores renowned for the highest quality in Kashrus was not separated from the forbidden fat

There remained upon the meat chelev which is strictly forbidden according to our properly. Holy Torah. We found in the meat forbidden fat (cheleu) according to our Torah including part from the hind quarters in tact with it's fat.

This by no means a matter dependent upon various customs or differential opinions of Halachic authorities what soever. Hence it is unanimously forbidden according to the edicts of our Holy Torah beyond the shadow of a doubt.

Therefore, I sincerely appeal implore, beg and beseech you all to refrain from consuming any more meat whatsoever until this deplorable situation becomes completely and properly rectified with the help of the Al-Mighty according to all laws of

May the Al-mighty send us his blessings to be inscribed in the book of good life amongst all of Israel with a year of redemption and salvation.

For a verification I hereby attest my signature.

الم وهما تهادر

Rabbi Rafael **B**lum

# The Status of Nikkur in the United States

A collection of letters, written to proliferate to the public, to expose the bitter truth, that has been uncovered concerning the status of nikkur mainly in Williamsburg — Boro Park — Monsey — in the United States and in fact the whole wide world.

### The following are delineated:

- 1) Religious, G-d-fearing people stumble on the prohibition of chelev prohibited by the Torah.
- 2) There are no qualified menakkerim; the butchers themselves are the menakkerim.
  - 3) The butchers know very little about nikkur.
  - 4) They have no written certification.
- 5) They leave over Torah-prohibited chelev in many parts of the meat.
- 6) They feed the public with many parts actually belonging to the hind quarter without the proper nikkur.
  - 7) There is no supervision on nikkur.
- 8) The situation is decidedly worse in salami, frankfurters, and other types of delicatessen.
  - 9) Detailed testimony.
- 10) Decision of Rabbinical Court of Jerusalem.
- 11) Decision of the menakkerim of Edah Hachereidis.
- 12) Instructions and exhortation in the matter of nikkur.

First edition Menachem - Av, 5742

Second, enlarged edition Elul 5742 Seminary "Halachah Lemaaseh" for the study of shechitah, nikkur, and decisions regarding prohibition and permissibility.

2 Elisha St., Bene Beraq

\* \* \*

Rabbi Zalman Brizel, Jerusalem Head of Administration Rabbi Mordecai Malachi Head of seminary and dean Rabbi Menachem Roth Principal in charge of lectures, member of Rabbi David Auerbach, rabbi and head of Administration rabbinical court of Tiberias Member of Administration Rabbi Abraham Biederman Member of Administration

General overview of the essence and aim of Seminary "Halachah Lemaaseh" which stands on the highest level in studies of the practical application of laws of prohibition and permissibility.

### Shechitah - slaughtering

Gemorah Chullin and commentaries - Tur, Beis Yosef, and Shulchan Aruch Yoreh Deah with commentaries -Sharpening the slaughtering knife - Slaughtering fowl -Study of tereifos - Slaughtering large animals and inspection.

### Nikkur - removal of forbidden fat and blood vessels

Study of Tur and Shulchan Aruch Yoreh Deah with commentaries chs. 63-65 - source Gomorah, early and late commentaries and books devoted to **nikkur** - practical study of **nikkur**.

### **Prohibition and Permissibility**

Study of Tur, Shulchan Aruch and Yoreh Deah with commentaries, laws of blood, salting, meat and milk, mixtures - clarification of the halachah from early and late authorities.

#### Aim

To train knowledgeable G-d-fearing shochtim and menakkerim - well-versed in shechitah, inspection of the lung, laws of prohibition and permissibility - worthy to serve in such a holy position in Jewish communities both in the Holy Land and the diaspora-doing so they will sanctify G-d's name.

#### **Faculty**

Rabbi Zalman Brizel of Jerusalem, head of faculty;
Rabbi Mordechai Malachi, head of seminary and dean;
Rabbi Menachem Roth, principal in charge of lectures, member of administration, Rabbi David Auerbach, son of renowned gaon, Rabbi Shlomo Zalman Auerbach, rabbi and head of rabbinical court of Tiberias, member of administration, Rabbi Biederman, member of administratio.

#### Lecturers

Rabbi Mordechai Malachi - Yoreh Deah and clarification of halachos, Rabbi Menachem Roth - Chullin, Yoreh Deah, Rabbi Isaac Zuckerman, shochet and inspector - Shechitah and inspection.

| Table of Contents                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. General overview of the essense and aim of Seminary "Halachah Lemaaseh."        |
| Introduction                                                                       |
|                                                                                    |
| 1. Exposing the truth in the matter of <b>nikkur</b> to all inhabitants of America |
| 2. The origin of the breakdown of nikkur in the                                    |
| United States                                                                      |
|                                                                                    |
| CHAPTER 1                                                                          |
| Letters From the Menakkerim and                                                    |
| Th Rabbinical Court of                                                             |
| The Edah Chareidis                                                                 |
| (Orthodox Jewish Community)                                                        |
| 1. Notice and agitated request from the chief                                      |
| menakkerim                                                                         |
| 2. Decision of the chief menaker who act according to the                          |
| practical application of the halacha                                               |
| 3. Confirmation of the aforementioned by the Supreme Rabbinical Court in Jerusalem |
| 4. Concurrence of the head of the Rabbinical Court of                              |
| Jerusalem, author of Minchas Yitzchak                                              |
| 5. Decision of Hagaon Rabbi Jacob Landau, head of                                  |
| Rabbinical Court of Bene Beraq, Eretz Yisrael 45                                   |
| OHADTED 9                                                                          |
| CHAPTER 2                                                                          |
| 1. Heart rendering appeal to all prominent rabbis of                               |
| the Diaspora by Rabbi Zalman Brizel 46                                             |
| CHAPTER 3                                                                          |
| 1. Decision of the Supreme Rabbinical Court of                                     |
| Jorusalem — Warning in the matters of nikkur . 49                                  |
| 2. Important notice from the faculty of the seminary 73                            |

### **CHAPTER 4**

| CIMI ILII .                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------|
| Power important announcement — 52<br>Testimony of Rabbi Zalman Brizel         |
| lestimony of Nation Zuman 252                                                 |
| a of the Digenord                                                             |
|                                                                               |
| + vii vi - Chachaochan of hilfcrief Silons · · · · · · ·                      |
| A Litabon who does not nertorill linkui property,                             |
| his life and those of his household.                                          |
| = D 1 : = = denonition                                                        |
| 6 Fstablishing Jewish custom                                                  |
| CHAPTER 5                                                                     |
| Special letter from Rabbi Mordechai Malachi<br>THERE IS NOTHING NEW UNDER THE |
| SUN                                                                           |
| 1. "And I separated you from all the nations" 61                              |
| a Deskibited foods confirmingte making a person soom and                      |
|                                                                               |
| - 1 darknoss inipitilitialed 00                                               |
| A County of the laws of Chelev ulu limited                                    |
|                                                                               |
| the matter of minutes                                                         |
| 5. Alarm! Total confusion in the matter of target 68.                         |
| CHAPTER 6                                                                     |
| THE STORY OF NIKKUR OF THE LIVER                                              |
| 1. An announcement in the monthly "Leket Shoshannah"                          |
|                                                                               |
| of Sainted Ranni ni Sailliai, V.V.III. William                                |
| the aforementioned monthly                                                    |
| the aforementioned monthly                                                    |
| CHAPTER 7                                                                     |
| TESTIMONIES                                                                   |
| 1. Introduction - Go out and demonstrate in the streets                       |
| 2. First testimony 75                                                         |
| 2. 1 1131 10011111011                                                         |

| in the United States                                | 1     |
|-----------------------------------------------------|-------|
| Second testimony                                    | 77    |
| Third testimony                                     | 78    |
| Fourth testimony                                    | 78    |
| Fifth testimony                                     | 79    |
| Sixth testimony                                     | 80    |
| Soventh testimony                                   | 80    |
| Eighth testimony — From Rabbi Mordechai             | . 81  |
| Malachi                                             | -     |
| 3. Demands of witnesses                             | , 00  |
| CHAPTER 8                                           |       |
| 1. Letter sent by an expert menakker from Williamst | urg   |
| "Halachah Lemaaseh" · · · · · · · ·                 | . 04  |
| o Exposing the situation in a meeting of Cer        | ILLUI |
| Rabbinical Congress                                 | . 84  |
| CHAPTER 9                                           |       |
| 1. Concerning the announcement of 57                | 39    |
| CHAPTER 10                                          |       |
| 1. This took place many times                       | . 94  |
| CHAPTER 11                                          |       |
| Guidance in the Study of Nikkur                     | 0.5   |
| 1 Study of milder from books                        | . 97  |
| 2 The great devastation liable to result from       | some  |
| scholars and rabbis                                 | . 102 |
| CHAPTER 12                                          |       |
| Erroneous Decisions by Rabbis                       |       |
| 1 Responsibility from expressing an opinion         | . 106 |
| 2 Responsibility to decide                          | , 100 |
| 2 Responsibility to grant certification             | . 100 |
| 1 Course of study to become a mennaker              | . 100 |
| 5 Course of study of giving certification           | . 105 |
| 6. He is severely castigated                        | . 109 |

| CHAPTER 13                                                                                                          |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| And You Shall Choose Life  1. Request and appeal                                                                    | 109 |
| CHAPIEK 14                                                                                                          |     |
| 1. To avoid even a doubtful case of chelev                                                                          | 112 |
| CHAPTER 15                                                                                                          | 116 |
| 1. Salami, bologna, frankfurters, etc                                                                               | 110 |
| <ol> <li>Salami, bologita, fransparter,</li> <li>Good news from the Seminary "Halachah</li> <li>Lemaaseh"</li></ol> | 117 |



## INTRODUCTION

To the many millions of Jews, faithful to G-d and His Torah, residing in the Holy Land, Europe, Australia, Canada and America.

It has become internationally known in public the great scandal regarding the neglect of nikkur of chelev in America; hence we enclose herewith a book published by the Seminary "Halachah Lema'aseh," from which you yourself can determine to what extent this deterioration has reached.

In this book, you will find a complete evaluation and explanation of the extent of neglect and its causes thereof. This is very important for those who live in other countries as well, since nowadays many people travel from country to country and from city to city and inadvertently fall into the snare of eating chelev, prohibited by the Torah and punishable by Koris (excision) thereby causing sins unknowingly.

We have spared neither toil nor expense, although it amounts to an astronomical sum to print and proliferate this book throughout the world. It gives a general overview of the extent of deterioration that dominates the situation of chelev in America, so that anyone touched by the fear of G-d will use extreme caution upon setting foot on American soil, to avoid eating any animal meat, so that he will heed not fear stumbling on eating chelev.

Let it be known that this book has been compiled after deep thought, much deliberation and discussion with

menakkerim and rabbis of high repute, all of whom agreed unanimously that this book should be circulated the world over in order to save Jews, the only seed of Abraham, Isaac, and Jacob, believers, the children of believers, from this horrible devastation, until "the earth will become full of the knowledge of G-d as the water covers the seabed."

Regard well and digest thoroughly all that is recorded in this book which you should read many times for everything mentioned herein includes information for even the most religious sections in America, such as Williamsburg — Monsey — Boro Park and others.

P.S. We have received the gladdening news that many rabbis and grand rabbis have already become inspired by this and have ordered their disciples and their followers to abstain from eating the flesh of animals. Some made public statements, and others told it personally to their followers, but all mean it sincerely to be strictly followed.

### For the benefit of the matter we present here a brief list of the contents of the book on what it is based.

1) The hind quarters are sold and eaten, something never done in Hungary or certain other countries, where it was strictly prohibited.

2) They perform **nikkur** on the hind quarters without any knowledge of the process, without certification for **nikkur** of the hind quarters, and without supervision.

- 3) They perform **nikkur** on the front quarters without certification and without correct knowledge and with much laziness.
- **4)** They leave large quantities of **chelev** forbidden by the Torah and some forbidden by the Sages.
  - 5) They leave over chelev, membranes and sinews.
  - 6) There is no supervision on nikkur.
  - 7) The rabbis who grant the hechsherim know nothing

about nikkur, but rely on the butcher-menakker.

- 8) The great extent of neglect of nikkur has been exposed before the public.
  - 9) The rabbis fear the butchers rather than vice-versa.
- 10) Loud outcries from the greatest menakkerim of our generation, who cry out bitterly about what became known to them through testimony, that chelev is being eaten in America.
- 11) Testimony sent to us from America, from what expert menakkerim personally saw.
- **12)** The great obligation upon every G-d-fearing person to avoid even a doubtful case of **chelev** to save himself from the day of reckoning.
- 13) The great ruin resulting from those who learn nikkur from books without serving under the tutelage of great menakkerim.
- 14) The great pitfall of the rabbi or the rabbinical court to grant certification to menakkerim without one of the following: 1) The rabbi studied and engaged by himself many years in the field of nikkur under the guidance of menakkerim who have certification transmitted from a gaon and tzaddik known for his wisdom and fear of G-d, and who has certification on his knowledge. 2) A menakker whose fear of G-d precedes his wisdom, who studied and engaged in nikkur for many years under the supervision of menakkerim who have certification transmitted etc. and received from them a writ that he knows his work thoroughly, both on the front quarters and on the hind quarters, and he shall examine the new G-dfearing menakkerim. who receive certification and attest their knowledge, and on his testimony the rabbis will sign he is fit to engage in the profession of nikkur.
- **15)** The explanation of the pitfall resulting from lack of supervision of **nikkur**.
  - 16) Explanation of the pitfall resulting from having the

butcher serve as a **menakker**, contrary to the previous practice that **nikkur** was a distinct profession, as the shochet in his shechitah and the inspector in his inspection of the lungs.

17) The greatest and the most erudite **menakkerim** in Jerusalem have certification that dates back to Rabbi Joshua leib Diskin and Rabbi Samuel Salant o.b.m. and their rabbinical court. Such certification does not exist throughout the entire world today, and all their deeds are

printed in books with all details.

18) According to the menakkerim in America: In Hungary there were tens of customs (which are not mentioned in any book), there were even various customs of nikkur of the hindquarters, (although they did not use the hind quarters), and whoever yells, "That was the Hungarian custom," as the upper hand, (although he has no certification as proof) and although he attests to this after being caught like a thief with neglecting to remove chelev, (he is, nevertheless, believed to testify of something in a faraway land that was the Hungarian custom), and he need to testify only that he himself practiced that in Hungary, and he is already believed (something always considered a joke), and on these an entire Jewish community relies (as is explained within).

19) If there is perhaps a mennaker who has certification from Hungary, his qualifications need qualifying because of two reasons: 1) Whether the rabbinical court knew nikkur (for in Hungary also, there was gross neglect, see within, quotation from Giv'as Pinchas), 2) Whether he received certification for what he does now, for in the writ of certification there is no mention how to practice. In the procedure of nikkur in Jerusalem, however, everything is prescribed in writing (as above).

**20)** Products known as salami — sausages — bologna. The situation here is even worse than other meat, and they

contain a concentration of six things, any one which would be enough to cause cancer, G-d forbid.



#### To the Heads of Yeshivos and Principals of Institutions for Education of Boys or Girls

We have been convinced that a large percentage of souls and bodies of Jews, whether or not they will come to the World to Come, is dependent upon the administrators of the educational institutions.

According to the way of life in our times, the boys and girls are educated in their childhood years and in the years of their maturity in institutions of Torah and education, and in addition to the spiritual food they absorb there, they are also nourished physically through lunches and usually also breakfast. This has gone on for many years.

After investigation resulting from much toil and work of rabbinical judges and **menakkerim** under the control of rabbis, we were able to publish a book that evaluates the situation of **nikkur** of **chelev** of animals in America, in such communities as Williamsburg, Boro Park, Monsey and others.

(We enclose herewith a copy of the book).

It is superfluous to emphasize that after carefully reading this book, the reader will find that one who eats animal meat in America today, puts his soul and his spirit into danger of excision and destruction from this world and the World to Come. The body also is in this danger, for eating **chelev** is punishable by Koris, which includes

cutting off the body from this world and cutting off the soul from eternal life.

Indeed, we wish to awaken the hearts of the administrators of these institutions, that the great responsibility that lie on them in feeding the children; that they give them food of top quality of kashrus is many times more than the responsibility that lies on individuals, since many thousands of children are fed under their auspices daily for many years. It is well known that food given a child at the beginning of his education in his childhood years, in his formative years, has a much greater effect on him than that given in later years.

And now, if the administrators and principals of these institutions will take a little time to think into this matter, they will realize that the responsibility for the packages of myriads of tens of thousands of olive-sized pieces of chelev with which Jewish children, who never sinned, were fed, lies on their shoulders, since it is common to serve salami or frankfurters for lunches and it is has been explained (in the enclosed book) that this food contains a large quantity of real chelev and that it is worse than ordinary animal meat sold in the market.

Moreover, according to the information from the Food and Drug Administration, salami contains a combination of six ingredients, any one of which can cause cancer (see our book).

In conclusion, the principals of the educational institutions have the possibility to lead the public to righteousness and to remove from the pure table of the young, such food products as salami — frankfurters — pastrami — and the like, that destroy the body and soul of Israel, and to replace them with pure, kosher food, and through this they will be assured that no sin will come about through them.

On the other hand, if they continue to feed salami, the result will be that a school with an enrollment of three hundred children, the amount of **chelev** they are fed amounts to approximately three hundred olive-sized pieces in one day (where this is served every day, 1500 olive-sized pieces a week, six thousand a month, sixty thousand over the months of the year, and you can figure from here).

Anyone who is honest will understand that feeding Jewish children, who never sinned, and whose learning keeps up the world, such a large quantity of **chelev**, will not be overlooked by the Al-mighty, and for every **barleycorn** he will be brought to task. Who can imagine the punishment he will suffer!

The wise man shall pay attention to all this, and not be lenient in any of it, because he is risking his life, as is stated in Sefer Rav Tavchia (laws of **nikkur**) that one who causes others to stumble on **chelev** gives his life and the life of his children as security.

And not only, that they are fed with prohibited food, but also the dire results.

Not only is he punished for feeding them prohibited food, but he is also responsible for the dire results of eating chelev, as the Pri Chadash (Yoreh Deah 81) states that through this they come to apostacy and they are the brazen people of the generation, and it is known that in Heaven, every thing is counted on the account of the one who caused it.

Be aware we have warned you! In so doing we have dispensed our responsibility! Administration of the Seminary "Halachah Lema'aseh' Elisha Street, Bene Beraq

#### Since Rabbis too, are human and therefore do also make mistakes thereby causing the public to transgress

#### The public asks many questions:

- 1) How is it possible that rabbis can grossly err by saying that **chelev** is shuman, that it is kosher?
- **2)** If the rabbi is believed regarding other prohibitions of the Torah, why is he not believed regarding **chelev**?
- **3)** Do we have to worry about those who contest this matter, saying that there is **chelev**, since we are not learned in this matter?
- **4)** Is it possible that a large segment of the Jewish people should stumble upon eating such a stringently forbidden food, punishable by Koris?
- 5) May one who is not learned in this field remain silent and not do anything?
- **6)** Are the rabbis who give hechsherim allowed to ignore the contention lest their finances and prestige suffer therefrom?
- 7) Indeed, why did such a pitfall emanate from great rabbis?
- 8) Why did such a deplorable situation exist, causing, thereby large segments of Jewry to stumble on chelev? It and by itself..devastation

The answer is: On the first question first, 1) How is it possible that rabbis can err — This is an explicit verse in the Torah (Lev. 4): "And if a thing be hidden

from the eyes of the congregation," which the rabbis explained (see Rashi) to mean that it was hidden from the Sanhedrin, who are the very eyes of the congregation. These words are explicit in Horios "If the court rendered a decision to infract one of the commandments, and it is explained there (3b) that the court is obligated to bring a sin-offering for their erroneous decision.

Rambam (hil. shegagos 12:13) explains that this refers to the Great Beis Din that convened in the Chamber of Hewn Stone (concerning whom Scripture states: "You shall not turn away from the word they tell you, either right or left). "It refers to the case that all of them erred in their decision and decided leniently. Again we quote Rambam: Anything for which the error requires a sin-offering, if the Great Beis Din erred in their decision and rendered it erroneous to permit it, thereby causing the people to err...and consequently it became known to them that they had erred, the Beis Din then are in duty bound to bring a sin-offering for their erroneous decision, although they themselves committed no act, for it concerns us not at all Beis Dins act whethey they did it or not, but on their decision alone.

Further (13:1) he continues: "And similarly, if they rendered a decision one of them who knew they erred in this decision said to them, 'you are in error,' subsequently those who permitted overruled him, the Beis Din is exempt...as it says: And if the entire congregation of Israel errs — until the entire Sanhedrin errs.'

It is stated explicitly (Horios 2a) in the Gemara that it refers also to a decision of permitting chelev, as the Gemara words it: This comes to include the case that the Beis Din decided that chelev is permissible, and Rashi on the Mishnah states: Beth Din decided — E.g. that they

decided that **chelev** or blood is permissible. Rambam ibid. (13:4): "Beis Din decided that a certain **chelev** of the many different types is permissible, and one ate etc. and afterwards they decided that a certain idol worship is permissible, and he performed that idol worship." One who studies the Talmud and the Rambam thoroughly will see that the usual example is the decision concerning **chelev**.

Now, all we have to do is think into this matter a little. If the Sanhedrin, who were comprised of the greatest of the generation in Torah, in wisdom, in fear and love of G-d and in admirable character traits, without any personal interests, as is exaplined in Rambam (Sanhedrin ch. 2), that the members of the Sanhedrin were wise, humble, friendly, mighty in their observance of mitzvos, exact with themselves and controlling their temptation; they should have no disgrace, and no bad name, and should have a good reputation from their youth despising gain, and even their own money excites them very little; they love truth, hate theft and avoid all kinds of injustice and are totally devoid of iniquity or bodily blemishes."

Yet, after all this, it was possible for a pitfall to occur to them in their decision and they permit chelev and say that either all of it or certain types of it are permissible, even though Scripture says: G-d stands amongst the congregation of the judges — and also, they sat in the Chamber of Hewn Stone, in the Holy Temple, the main place of the resting of the Shechinah, it was still possible for this to occur, when seventy-one tzaddikim were sitting together with their crowns on their heads. Now what can we — mere hyssops on the wall — answer today, when we are so far from having any concept of the holiness of the Sanhedrin, how much more is it possible for this to take place with us.

I found a marvelous statement of any early Sage, that, on the contrary, whoever is greater than his friend is more apt to stumble upon sin. Scripture states: That a prince will sin — Since he is accustomed to greatness, and so much pomp, that he is the king over all Israel, he will surely come to haughtiness, which will bring him to sin without a doubt. (Zohar Vayikra p. 22a, Shach, Rabbenu Bechayah, Toldos, Yitzchak, K'lil Y'kar)

Accordingly, one who comes with such an argument indicates that he has forgotten an explicit verse and an explicit Gemara.

- 2) The second argument: If the rabbi is believed for other things, why is he not believed concerning this? My dear friend, your complaint is not to me but to the holy Torah of G.d. How does the Torah say that the congregation errs? If we believe them concerning all Torah prohibitions, as the Torah screams and says: "You shall not turn away from the thing that they tell you," how did he err in this law? Apparently, we cannot compare matters like this, and it is possible that he is well-versed in the entire Torah, and yet a pitfall can occur through his error.
- 3) The third argument: Does the unlearned have to worry about those who contest the decision of the rabbis? Let us not enter a discussion of Torah to clarify this matter according to the halachah, since this is not the place for it and the matter is rather lengthy. We wish to give a brief simple answer as follows: Two strong arguments counteract this argument, one for the populace, and one for the G-d-fearing and pious.

First of all, did not the Sages teach us that one who causes us to sin is worse than one who kills us? With this, the Rabbis taught us that our souls are more important than our bodies, and a Jew is required to sacrifice his life for his faith and his sanctity, for the

soul is immortal, and the body is of secondary importance to it. It is the tool with which we serve the Al-mighty and this world is like a vestibule before the inner chamber.

If so, let everyone who posses a clear mind give serious thought regarding hypothesis: If people claim that by eating a certain food one will become deathly sick and die, every sensible person will certainly abstain from eating that food, because why would he look for trouble even if there is only a possibility of danger? Similarly, if people come and tell you not to travel on a certain road because murderous bandits lie in wait for travelers on that road and in opposition to them, others declare; "Don't worry; you may travel that way on my responsibility," no sensible person will risk his life. Neither will he send his children or other relatives on that road and as much as he can, he will warn others against going that way.

Now isn't the case of **chelev** analogous to this? **Eating** chelev, even inadvertently, clogs the heart and cuts off the soul from its Heavenly root, as is explained in the works of the ancients and the later authorities (See Iggeres Hakedushah by Ramban, ch. 4, Pri Chadash and other later authorities on Yoreh Deah, ch. 81) and also when all people err, this brings Jewish souls into the powers of contamination and causes them to leave the faith (See Responsa Divrei Chaim, Vol. 1, Yoreh Deah. ch. 7) and he will never merit to see light even in the World to Come (as in Yesode Veshoresh Ha'avodah, ch. 7. which see), and accordingly, what fool will turn there to fatten his body with something which people contest and say that it contains poison, lethal to his body. spirit, soul and will lower him to depths of Gehinnom. Who will then take the soul of his sons and daughters and cut off their souls from their heavenly source, even if it is a doubt?

Also, in the part concerning the body, the penalty for which willful infraction is Koris. Inadvertently, it is an unintentional infraction of a sin punishable by Koris. Now who went up into Heaven and came down to testify before us that whoever heard contesting on the matter of nikkur of chelev and closed his ears to it, saying, "Who will give us meat to eat? is regarded as unintentional? Is it not so that every day, incidents testify that the time has come to search our deeds for sins punishable by Koris at a time that young people and even children are snatched away suddenly at the dawn of their childhood? Is the Holy One. Blessed be He, suspected of punishing without due cause? It is not time to seek justifications for everything and to deal leniently when we see that each day's curse is worse than that of the preceding one, when small children are left without father or mother and no one answers. They cry bitterly for their parents and parents cry bitterly for their children who were snatched away before they knew to distinguish between good and bad. Heaven safeguard us.

For the pious and scrupulous in their performance of mitzvos, we say the following: Where do you find the yardstick to measure that abstaining from eating kneidlach and soaked matzah on Pesach or purchasing an expensive esrog for several hundred dollars with all types of beauty, purchasing an aliyah of high status, a beautiful tallis, are things worth striving for, more than essentials of Torah itself, which are the foundation of the living soul of Orthodox Judaism and its guarantee of existence, like avoiding the consumption of meat that people contest as not having the **chelev** removed properly?

The fourth argument: Is it possible that a large segment of Jewry stumble? The answer is the quotation from Rambam mentioned above (hil. shegagos 12:1):

Whether all Israel in Eretz Israel committed the sin according to the ruling of the Beis Din that ruled, whether the majority of Israel did it...whether the majority of the tribes etc. and further (13:2): How so? If the inhabitants of Eretz Israel were 600,001, and 300,001 committed the sin according to the ruling of the Beis Din...Beis Din is liable. According to this all Israel were 600,000. See **Talmud** and **Rambam** and you will conclude that the same applies if all Israel committed the sin, see **Zohar Yayikra 22:1**.

The fifth argument: Is there any way to permit a rabbi or anyone to remain silent if he knows of the contesting? This is explicit in the Talmud (Shabbos 54a): Whoever has the power to protest and does not protest, he is responsible for that sin (as though he himself did it). And so did the Rabbis say (Sanhedrin 27b): "And they shall stumble each one upon the sin of his friend. This teaches us that all Jews are responsible for one another. Accordingly, whoever knows something and remains silent, will be held responsible for that sin as though he himself had committed it to stumble.

I found a remarkable explanation in the book entitled "Yalkut Me'am Lo'ez," v.14, where he quotes Baal Ha'ltur and Shach, who explain the verse in conjunction with aforementioned maxim, that whoever has power to protest and does not do so, is responsible for the sins of that generation. They derive this maxim from the section dealing with the prince who sinned. They expound this to mean that the prince himself did not actually sin, but since he did not admonish the people who sinned, it is counted as though he himself transgressed. They state: You should know that if there is a great man in a place, who has the power to admonish the people and protest a certain sin or injustice being committed by the people of his generation

#### in the United States

and he does not do so and does not wish to become involved in the matter, lest people hate him, all the sins that the people of the city commit are regarded as his sins hence the sins of all of them are accounted to him. Therefore, the verse commencing, "If a prince sins," is written immediately after the last verse of the preceding section, which reads, "It is a sin-offering of the congregation," to hint that if there is a sin being committed by the congregation, the cause is, "That a prince sins." I.e. the sins ar attributed to the greatest of the generation who have the power to protest and admonish but do not do so. (K'lil Y'kar, Baal Ha'itur, Shach).

Sixth argument: Whether rabbis and other famous people are permitted to ignore the great pitfall, lest their prestige suffer. See what the Rabbis say (Toras Kohanim, Vayikra; Horios 10, quoted by Rashi on aforementioned verse): This is an expression of אשרי, fortunate. Fortunate is the generation whose prince puts his heart to bring an atonement on his error; surely he regrets his willful infractions.

See Vayoel Moshe (essay on Three Oaths, 152): If the eyes of the congregation are in this trait to admit their errors, this is nothing but an expression of joy. Unfortunately, we have not yet meritted this joy.

Seventh argument: Why should this pitfall occur to the great rabbis of the generation? This has already been explained in the various books that this is due to the sins of the generation. See Haflaah in sefer Panim Yafos, parshas Vayikra (on the aforementioned verse): The inadvertent sin of the anointed priest is due to the guilt of the people who cause his error. He brings the Rabbinic maxim that when the shepherd is wroth with the sheep, he makes the leader blind (Baba Kamma 52a). Rashi

explains: When the Omnipresent punishes the wicked of the Jews, he appoints unworthy leaders.

Nezer Hakodesh (Beresishis Rabbah 60:11) questions why we find that certain rabbis of the Talmud stumbled upon prohibited foods (and it is explained in the Talmud Chullin 5b, and in Tosafos ad loc. that the L-rd does not bring a pitfall to tzaddikim in the field of prohibited foods). He replies that since the generations became spiritualy lower, even though men can still be found of superior spiritual stature, since the generation is not worthy, they, too, fall from their spiritual level.

Eighth argument: Why should so many stumble at once? The answer is that it is customary that one stumbles easily upon any sin he sees others stumbling upon. Each one draws his friend. Therefore, since many eat meat and do not wish to abstain therefrom despite all the contesting, because of their clogged-up hearts, the rest of the community is drawn after them. This is explained clearly in K'li Y'kar. Lev. 4. on the verse: And if one person sins, it is quoted in Yalkut Me'am Lo'ez. Lev. 4:14, "If it is a sin that a person sees others doing, he is apt to think that it is permissible and he will easily come to transgress it, for there is reason for one to err. A sin that he sees no one committing, however, is highly unlikely that he will commit. Therefore, Scripture states: And if one person sins. It says here, "One," something not mentioned in any section dealing with sacrifices above, to denote that only he sinned in that manner, that he did not see anyone else committing that sin (K'li Yakar).

# דעת תורה

The Holy Spirit manifested itself in our Rabbi's study hall. I refer to the Grand Rabbi of Satmar o.b.m.

In his holy work, "Divrei Yoel" (Berachah, p.201): But, what we say that the Torah is not in Heaven and that a prophet can no longer add any new thing to the Torah, that is now the foundation and the root of the entire Torah, for otherwise there would be no Torah, for it was meant forever, as the Talmud states in Shabbath 116b...And perhaps he will perform signs and wonders through tricks and sorcery and prophets will tell you to do this or that and Shabbathai Zvi, may his soul and spirit be obliterated, said that negative commandments became positive and positive commandments became negative and even if we do not believe him concerning the Torah as a whole, no mitzvah will remain in it true status, for everyone will say, dreamt a dream that this chelev is prohibited and this chelev is permissible." And this one will say this and someone else will say that. Therefore, the Torah gave a rule that no prophet can add or subtract anything to the old commandments.

Note: See how the Rabbi's holy eyes saw so far and when he wanted to give an example of what would happen in the end of days, to change a mitzvah of the Torah, he chose **chelev**, and in this he did not say that a prophet would rise who would say that **chelev** is entirely permissible, but that this **chelev** is prohibited and this **chelev** is permissible, just as it indeed took place in our times.

#### INTRODUCTION

## Exposing the truth in the matter of nikkur to all inhabitants of America

Blessed be the Creator and extolled be He who formed all worlds, through whose help we approach the task of publishing (in a second edition — expanded) the present book, aimed to save our brethren the children of Israel who live in the United States: Williamsburg, Boro Park, Monsey and other communities, of the great pitfall upon which they stumble inadvertently every day viz. eating chelev, the severity of which is explicit in the Holy Torah, and which any beginner, when he starts to learn Leviticus, reads with fear and trepidation the explicit verse in the portion entitled "Tzav," which reds, "Speak to the children of Israel, saying: Any fat of an ox, sheep, or a goat, you shall not eat...for whoever eats fat from an animal from which you may sacrifice an offering to the L-rd, the soul of the eater shall be cut off from its people." This verse is well-known and every small child understands it, but its practical application is unknown to many great rabbis in many places, and especially in the United States, even in the most Orthodox Circles, beginning with the simple laymen even to the greatest Torah scholars, and because of our many sins, the innocent G-d-fearing follow them blindly with implicit faith to buy meat upon which a large seal is affixed, bearing the legend, "Glatt Kosher meat, kosher for the most observant," without giving thought to the severity of the pitfall into which they are being dragged into and without understanding how to save themselves from the snare spread out at

their feet through the fault of butchers, meat sellers and those who stand by their right hand to support and defend them.

For this reason, we have dedicated this book to arouse the serious attention of the public and to shout to all our brethren with an unending heart rendering appeal, "Wake up, you sleepers, from your lethargy!!! Stand up now! to extinguish the fire that burns all the way up into the high Heavens. Gird vourselves to fight against the enemy who wish to destroy the surviving remnant, G-d forbid, by feeding them forbidden food in general and particularly through eating chelev, for eating chelev warrants greater severe penalty than all other forbidden food, it being of equal stringency as eating chometz on Passover and eating on the Holy Day of Atonement. Everyone knows how much the Chofetz Chaim o.b.m. warned our brethren in his time, when they were forced to wander to various places because of the terrible decrees of that period. He warned them that if they have, G-d forbid, no choice but to eat pork and animals that died without being properly slaughtered. they should, G-d forbid, not eat meat from which the **chelev** was not removed, but rather pork and animals that died without being ritually slaughtered, whose prohibition is merely a negative commandment, rather than, G-d forbid, to stumble upon the prohibition of chelev, which is punishable by Koris. Yet, in our times, the situation has reached such an alarming low that without a decree by the government or any other coercion, they feed our brethren rneat from which the chelev is either not removed at all or at best not properly removed and in their innocence, many innocent G-d-fearing people are trapped in a terrible snare. whose results are so far-reaching, that it is utterly

unbelievable even catastrophical in many instances testifying to the terrible occurences of devastation we daily witness. Heaven have mercy.

#### The Origin of the Breakdown of Nikkur in the United States

We, the students of the seminary, are forced to become tale spreaders and reveal the secret of the origin of the gross neglect of leaving meat with chelev forbidden by the Torah. Every elementary student knows that, there were various customs in various countries regarding the consumption of animal flesh. Some would use even the hind quarters of the animal, and would appoint expert menakkerim over this function, such menakkerim whose expertise was attested to after they studied and served as much time as was necessary, who were then tested and received certification for their expertise in the field of nikkur, all this in conjunction with very strict supervision.

On the other hand, there were places, first of which was Hungary, where, even after all this, because of the grave responsibility involved in the **nikkur** of the hind quarters, where there are two difficulties, viz. the large quantity of **chelev** and the great effort together with the expertise it requires, disregarded the monetary loss, (even though, at times it was considerable) caused by refraining from eating the hind quaters, since they know that it involved their soul and they cared more for Jewish souls (since forbidden food clogs the heart, the brain and cause people to leave their faith, G-d forbid — later authorities on ch. 81 in Yoreh Deah) also for their physical being (for the penalty for eating chelev is Koris) and so they surrendered the entire hind quarters.

Nowadays, the populace, as well as the most erudite scholars and as well as most great rabbis of the generation have no knowledge whatsoever of the craft and art of **nikkur** (and this beinga fact that can easily be proven). The reason for this is very simple; those who came from Hungary and certain other places did not use the hind auarters at all, and took only front quarters, where there is very little chelev. It was, therefore, not necessary for practical application, consequently, it is commonly stated by everyone that, we in America, eat only the front auarters, as we did in times of old, in Hungary and other countries and therefore, there is very little application of nikkur, as is delineated in Ramo in Yoreh Deah ch. 64. The truth of the matter is, however, that this is a deadly error, from which the terrible ignorance in this field originated (from one side), for the place of demarcation between the front quarters and the hind quarters in the United States, as well as in Eretz Israel, where the front quarters are separated from the hind quarters in the slaughterhouse, does not coincide with the way it was divided in Hungary and other countries and according to the method used today, there is a considerable amount of **chelev** on the front quarters that is taken into the store and sold to all Jews, a very considerable amount, regarded by all the authorities, without exception, as the hind quarters with all the stringencies of the hind quarters, viz. that an expert **mennaker** is required with certification for nikkur of the hind quarters, and a second mashqiach to supervise it. Moreoever those who are stringent in their observance do not use it as they do not use other parts of the hind quarters. That part was never sold as part of the front quarters, and in those places where the butchers did so on their own initiative, the authorities complained vehemently that they cause the public to stumble on the prohibition of eating chelev. This belongs to the hind

quarters and the butchers are not trained in the **nikkur** of this part, since they never learned the craft of **nikkur** of the hind quarters.

As an example, let us cite words of the poskim who complained very vehemently not to cut as we do today (Sefer Tohoras Aharon, Ohel Yitzchak, Zevach Shemuel, Zinah David, Givas Pinchas, Darchei Teshuvah, and other books on nikkur, all made this a fundamental factor, before entering the craft of nikkur, that they know exactly what is called the front quarters and what is called the hind quarters) and see also Sefer Givas Pinchas ch. 65, par. 19, where he writes as follows: Moreover, one must warn that when he cuts the front quarters and reaches the end of the rib, and cuts on a slant, he must be very careful to cut on a slant above up the navel, and the navel he must leave to the third quarters etc.

You should know that nowadays they do not cut on a slant at all, and they leave the navel, called "shpunders," and what is below the navel, to the front quarters, contrary to what is written in Givas Pinchas and other aforementioned books on nikkur.

Beis Yitzchak in his introduction to nikkur, states as follows: Most butchers commit two evils: They leave the meat between the twelfth and the thirteenth ribs to the front quarters and also that they cut straight in the flanks under the navel which belonng to the hind quarters and which they leave to the front quarters and cause the public to stumble upon a real prohibition, and there is no one to supervise this outrageous practice.

What shall we say about the entire country of America, where the cut is made exactly in the manner the Givas Pinchas and the other books on nikkur write that it should not be done. Moreover, with such a

cut they commit two evils. Amongst our many sins, these two evils are committed in all states of America and this meat is brought into stores in Williamsburg, Boro Park, Monsey (This we ourselves witnessed) and in all other cities.

For this reason, we are astounded, because the menakkerim know, at most, the nikkur of the front quarters only, viz. what the halachah calls the front quarters, but now, that a part of the hind quarters is there, they know nothing about it, and the evils resulting from this ignorance are the following:

- 1) They sell the hind quarters without knowledge of the **nikkur** of the hind quarters.
- 2) Thereby, they give everyone real **chelev**, forbidden by the Torah, which everyone eats inadvertently.
- 3) Those that are already **menakkerim** but, in any case, perform **nikkur** on the hind quarters without certification, which is prohibited according to all authorities, and they infract this rule. <sup>1</sup>
- See Responsa Beth Shlomo, Yoreh Deah ch. 96, regarding the question of the butcher who was ordered to perform nikkur on a "pachviss" of an animal and he performed nikkur on them and stated that he had done it properly. The rabbi showed the butcher that it was not done properly, and then sent it to the menakkerim of Buchuch, who replied that some membranes were left over, as well as the amount of two barleycorns of chelev. The butcher who was also the manakker justified himself by claiming that he had learned that from his father and you asked the verdict of the butcher, who is a poor man with a family to support. He further writes that although he justifies himself by claiming that he neglected it completely unintentionally and that he had no way of avoiding it, nevertheless, the Simlah Chadashah rules stringently even in the case of an unintentional transgression, to dismiss him for a month or two and to reinstate him after that if he agrees to follow the orders of the rabbis and it is proper to follow this procedure in our

**4)** Those who emigrated from Europe (as well as those born in the U.S.A.) surely did not eat any of the hind quarters, as it was their custom in days gone by in Hungary, even if **nikkur** was properly performed on it.

Now it will be revealed why this became known especially to menakkerim from Eretz Isael, because we learn also the nikkur of the hind quarters very thoroughly

case. In any case, he may not resume his work of nikkur until he brings a letter from an expert menakker that he knows how to perform nikkur on those parts customarily given to the butchers and to trust them. I make mention of this concerning not only this case, but concerning all butchers who perform nikkur on the "pachviss," for the pitfall is very great in this matter in these authorized by his father, who in times, that everyone turn, needed certification, and I do not know what is meant by "pachviss," whether the intention is the flanks, which need very strict supervision for there is chelev forbidden by the Torah and requires nikkur by an expert menakker and in Sefer Beis Yitzchak, he complains bitterly in Laws of Nikkur, par. 8, and warned the butchers not to cut only up to the navel and to leave the navel with the hind quarters, for the flanks are below the navel and the navel itself belongs to the hind quarters... Here we have a shochet and inspector, who is well versed in these matters, and he supervises this. I, too, announce constantly and admonish very strictly concerning this etc.

It is apparent from his words, that one may not perform nikkur on the flanks, which are below the navel, at all (and that is the whole portion called "shpunders", which we are dealing with here, in particular) only through an expert menakker who has written certification from another expert menakker, and it is not sufficient that he has certification from his father on this matter, because his father also needed certification. He also writes that there is real chelev, and that the menakker who stumbled on this, even if it was unintentional and unavoidable, he must be dismissed for a month or two, even if he is poor and has a family to support, even though he excuses himself by saying that he learned nikkur from his father. Listen, my people, understand this, how all the excuses we are accustomed to hear these days from menakkerim and butchers, are all alluded to in the language of the Beis Shlomo.

and consequently, with one look, we recognized this, as soon as we stepped over the threshhold of the butcher shops (in Williamsburg, Boro Park and Monsey,) and the menakkerim of the United States know exactly nothing about it.

Now, what the **menakkerim** claim (out of lack of knowledge) that they follow the practice of Hungary, is apparent to the reader that this is an error, for how is it

See also Sefer Daas Torah (by the **rabbi of Berzan**, who was known for his lenient rulings) in Yoreh Deah, ch. 64, par. 21, where he writes concerning the question of a menakker who had written certification that he knew how to perform nikkur on the front quarters, and he took a piece of meat from the hind quarters, performed nikkur on it, and sold it to others.

They took the meat and sent it to a menakker, who stated that he 15. found an amount of chelev)3 as big as a barleycorn. The inquirer wished to decide leniently because, 1) the negligence was not intentional but due to lack of knowledge, 2) the chelev that was found was rabbinically prohibited, not Biblically and the butcher not be dismissed on its acount. therefore. aforementioned gaon replied: But, it appears from your letter that he had not certification for the nikkur of the hind quarters. How, then, did he undertake to perform nikkur and to sell the meat, merely by relying on his own judgment and it is known to everyone that one may not engage in this matter until he is examined by experts to determine whether he is learned in this matter according to the custom and as is done with a shochet and inspector of the lungs. Consequently, this menakker was irresponsible in his behavior and it is fitting to penalize him for this alone and especially according to Tevuas Shor at the end of ch. 1, if there is circumstantial evidence, even one witness whose testimony is contested is believed. Here, too, in our case, since he had no certification for nikkur of the hind quarters (only for the front quarters), and he intentionally engaged in this craft, we have circumstantial evidence that he is suspected of giving people treifos to eat. Concerning the inquirer's desire to deal leniently with him because the chelev involved was prohibited only Rabbinically, he differentiates between a learned man, who knows the difference between lenient

possible to make such a claim, when that part was never used in Hungary? Also, in the front quarters, which they did sell and eat in Hungary, there is considerable irresponsibility among the menakkerim; everyone does what he wants and relies on false excuses, saying that they followed that procedure in Hungary, but every menakker follows a different procedure from the next, and what they claim that they do not perform nikkur because they follow the Ashkenize practice, is completely erroneous, for they do not know that the Ashkenize custom does not apply to the entire "shpunder" except to one place and everyone holds that there is Biblically

prohibitions and stringent prohibitions, but a simple, unlearned man who is suspected of infracting a lenient prohibition is also suspected of infracting a stringent one. This is true even in the case of chelev, that, no matter what kind of chelev it is, he must be dismissed. He concludes that since he practiced nikkur without certification, there is an ancient institution that no one may engage in shechitah or inspection of the lung without certification from an expert who is a scholar as well and certainly this applies to nikkur, a process much more difficult than any other inspection. This menakker is, therefore, "breaking the fence etc." Now why do we have to pity him if he did not pity his own body and soul. See Yadaim 4:3: You are benifiting them with money and you are depriving them of souls etc. Therefore, if it is as you say, in your letter, that he engaged in nikkur of the hind quarters on his own, I will have nothing to do with permitting him... See further that he dealt stringently with him even though he had a family to support. From all this, you should be astounded, for in our times in America there is hardly one who has certification even for the front quarters and yet they perform nikkur even on cuts that belong to the hind quarters and some do not even perform nikkur on these cuts at all, claiming that so was the custom in Hungary. It is really awesome! See further in Darchei Teshuvah 64:131, where he cites Beis Lechem Yehudah that one may not practice nikkur unless he has certification.

prohibited **chelev** in the "shpunder." What we are discussing here is the **chelev** that is prohibited according to all authorities, and not only to the **chelev** that is prohibited by custom.

The cut made today in the United States is done because that is the general custom of the country, both for Jews and non-Jews alike and instead of discarding the part belonging to the hind quarters that is left with the front quarters by the custom of the country, they sell everything together.

Moreover, in addition to the front and hind quarters, there is the inside part, which includes the four stomachs of the ruminants, the spleen, the liver, the intestines and the diaphragm, all of which contain chelev prohibited by the Torah, and which did not fall under the category of custom.

It is astounding that this gross error has been made constantly for decades by a large segment of the Jewish people.

We pray to G-d to strengthen our hands and give us courage and that this matter be rectified in all haste as it should be and may our eyes see His return to Zion with mercy speedily in our days, Amen.

#### **CHAPTER 1**

Letters From the Menakkerim and From the Rabbinical Court of the Edah Chareidis LETTER #1

An Announcement and a Heartfelt Appeal!!!

From the chief menakkerim of the Edah Chareidis in Jerusalem

The contents of the letter that is America, religious Jews stumble on the prohibition of chelev, G-d forbid!

Ask of the welfare of Jerusalem, your inhabitants shall have peace, for from Zion shall the Torah emanate and the word of the L-rd from Jerusalem. We, the undersigned, a group of menakkerim and the chief menakkerim, turn to our brethren, the children of Israel in all places, to them and to their rabbis and those who decide halachic law in all places, may the L-rd be upon all of them and may they live.

Heartiest greetings to all of you. We appeal to you with a request to listen attentively to the positive halachah we are here writing to you ...

Some months ago, we received information that in the United States\* there are large communities of Gd-fearing Jews, who observe the Torah and its

<sup>\*(</sup>This was especially determined toward Williamsburg, Boro Park and Monsey.

commandments strictly, who do not thoroughly learn the matter of nikkur of meat and thus stumble upon the prohibition of chelev, which warrants the penalty of Koris!!!

Since we are extremely alarmed regarding this matter, we, as a group of menakkerim have assembled, for we feel that we have the responsibility for this large community, to save them from a stringent prohibition hence we herewith send them a definite and clear halachah.

And so it is with you, if you have expert menakkerim possessing the required credentials it is very good.

And, if G-d forbid, you do not have, you must leave over the last two or three ribs with the hind quarters for non-Jews. Likewise, the navel with the small ribs where the fat of the flanks extends, with the hind quarters, and surely you must be stringent not to eat the spleen, the intestines, the stomach, and the kidneys, which contain chelev that is Biblically prohibited, and likewise the fat on the liver, for all of these require nikkur by an expert. <sup>2</sup>

Doubtlessly, such a serious matter as the prohibition of chelev or even the danger of a

<sup>2.</sup> Everything enumerated in this paragraph is commonly used in the United States (even in Williamsburg, Boro Park, Monsey) although they are not well-versed in its nikkur, also the stomach and the kidneys, even though they are not commonly eaten, but they eat organs that come in contact with fat of the stomach and fat of the kidneys, which are prohibited by the Torah and in many butcher shops the intestines are also sold and sometimes even the spleen and as it is well known, they contain chelev prohibited by the Torah.

prohibition of chelev will quickly be rectified, so that people will be able to eat meat that is kosher according to all views. <sup>3</sup>

Rabbi Gad Trobitz - Cheif Menakker of Edah Chareidis of Jerusalem

Rabbi Joseph Zvi Hirschman - Menakker of Edah Chareidis of Jerusalem

Rabbi Moshe Leib Kornblit - Menakker of Edah Chareidis of Jerusalem

Rabbi Meir David Kornblit - Menakker of Edah Chareidis of Jerusalem

3. We have deemed it appropriate to convince the reader how far-reaching the earlier rabbis, being as great as angels, sought to stringently deal even with doubtful cases of chelev; even with matters other authorities permit, they taught the people of Israel to follow the more stringent view since the prohibition of chelev is extremely servious, and from this the reader can deduce by a fortiori to be stringent and to avoid anything about which there are claims that there is chelev prohibited by all views, even if he is in doubt whether the claims are justified because of the report spread by some who try to cover up all that is done!

The following quotation is from Ha-agur, ch. 175: (verbatim). The author states: Since I made my chief aim to clarify the detailed laws concerning chelev, about which our Sages o.b.m. differed, I found there are seven places in the animal that there are varying views, etc., and you, my son, your heart is wise, and my heart will rejoice as well. Do not go in the way of those who rule leniently, for you do not know which is proper and by no means should you put yourself into a doubt of a prohibition punishable by Koris, for it is a doubt of the destruction of a soul, since we find that our Rabbis o.b.m. were very strict concerning even a doubt of a Rabbinic prohibition and even in the case of a double doubt in some cases, e.g. the case of a doubt whether the woman is the sister of the one he granted chalitzah etc. and other places, too many to enumerate, surely, by fortiori conclusion, the prohibition of chelev, the penalty of which is

אין ספק אשר על דבר חמור כאיסור חלב או חשש לאיסור חלב יקפידו לתקן אשר יהיה אפשר לאכול בשר כשר לכל הדעות."

ר' גד טרוביץ – ראש מנקר בעדה החרדית ירושלים

ר׳ יוסף צבי הירשמן - מנקר בעדה החרדית ירושלים

ר׳ משה ליב קורנבליט - מנקר בעדה החרדית ירושלים

ר׳ מאיר דוד קורנבליט - מנקר בעדה החרדית ירושלים

Koris, that you should surely not enter into doubts, that he should turn away their way from him, not to follow it. Moreover, that is not considered a doubt of chelev, since these things depend on wisdom and tradition, as the authors have decided that if you cannot figure the amount of the prohibited substance because of lack of knowledge that is not regarded as a doubt etc. and so it is with the differences of opinion concerning chelev mentioned above, which came about because of lack of tradition from the earlier sages, for the Torah became like two Toros because of our sins, and you, my son, whom the L-rd gave a heart to understand and a sharp intellect to discern, stay away from the ways of a doubt of the prohibition of chelev, and you shall prohibit it upon yourself wherever the Rabbi disagreed, and you will benefit by it, and so it is my custom, not to eat of the flesh of the thighs upon which nikkur has been performed except from a menakker who is a scholar, who follows the stringent ruling in all the aforementioned cases, and you, my brother, see and understand the matter.

# LEGAL DECISION

From the chief menakkerim of the Edah Chareidis of Jerusalem, how to behave with regard to nikkur of the navel, a practical application of the halachah. \*

# Sunday, Tammuz 20, 5739, Jerusalem

We, the undersigned, verify everything written in Rabbi Mordechai Malachi's book. In the **nikkur** of the inner front portion: First remove the membrane on the red meat until the end. This is called **rippola**. The membrane under this membrane must be removed as well. He cuts to the length of the vein as far as the breast and removes it. He peels the fat from the vein until the end of the flesh which extends

(\*These menakkerim, in addition to their remarkable expertise in the field of nikkur also in the hind quarters, and there is no menakker in the United States who can compare to them, they have a certification handed down from generation to generation originating from the sainted gaon, the renowned, Rabbi Joshua Leib Diskin o.b.m., and his colleague, the renowned gaon, Rabbi Shmuel Salant o.b.m. with their tribunal. (And as it is known, Rabbi Diskin engaged in nikkur also in the Diaspora prior to his ascent to the Holy Land). And how much more are they entitled to testify since they have no interests in the matter. Compare the menakkerim in the U.S. who cry, "Hungarian custom," most of whom have no certification, for there is only one in a city, and that was not transmitted to him from one generation to another, originating from a well-known sage. Moreover, they are authorized only on nikkur of the front quarters and all have interests to justify their corrupt deeds and they are, consequently, disqualified to testify, as the halachah states, that even the judges of a city may not testify concerning a sefer Torah that belonged to that city because of their interests in it, surely not in this case.

Consider whom you are exchanging for whom.

along the length off the flanks of the thigh, and then he separates the red meat from the ends of the ribs from the place they are attached to the soft bones and their cartilage from all the **chelev** upon them. Likewise, he peels the red meat underneath it with that which corresponds to that which covers the soft bones, and similarly, from the other side he peels the **rippola**, opposite that which covers the vein through which blood flows, along its entire length. Everything written here is the final halachic decision and is to be followed without deviation, throughout all Jewish communities, both here and in the Diaspora.

Thus we verify that in the inner front part of the animal there is bibilically prohibited chelev, which bears a prohibition punishable by Kares.

Rabbi Gad Sorovitz - chief menakker of the Orthodox Jewish Community of Jerusalem Rabbi Joseph Zvi Hirschman - menakker Rabbi Moshe Leib Kornblit - menakker Rabbi Meir David Kornblit - menakker

ר' גד טרוביץ – ראש מנקר בעדה החרדית ירושלים בר' יוסף צבי הירשמן – מנקר. לב טחבים של בתייבים הייוסף צבי הירשמן – מנקר. לב טחבים של מהל מים לה ליב קורינצים הייוס פים קורינצים היים פים קורינצים היים פים קורינצים – מנקר.

### **VERIFICATION OF THE ABOVE**

From our rabbis, the greatest Torah authorities in Eretz Israel, Beis Din Zedek of the Orthodox Jewish Community of Jerusalem From the Holy City of Jerusalem, 14 Rammuz 5742

We, the Beth Din Zedek of the Holy City, thank Rabbi **Zalman Brisel**, who etablished a special kolel (post-graduate school) of G-d-fearing scholars to clarify the halachos pertaining to the laws of **nikkur** etc.

Similarly, we verify that the menakkerim who signed above are G-d-fearing men and are trustworthy in this holy task of nikkur.

Both, those who admonish and those who heed admonition in this matter will be blessed with peace like the water of a river and the blessing of the good L-rd shall come upon them.

(Signed) The Beth Din Zedek of the Holy City Moshe Aryeh Freund, Head of Rabbinical Court Israel Moshe Dushinsky Israel Jacob Fisher Benjamin Rabinowetz Abraham David Horowitz



Approbation of Maran Hagaon, the Halachic authority of our generation, the gaon, head of the rabbinical Court of Jerusalem, author of sefer Minchas Yitzchak.

I join the members of the Rabbinical Court.

We look forward to mercy from Heaven and I hope that the public will be brought to righteous deeds through this, for the head of the kolel, Rabbi Mordecai Malachi is reliable, as the noted rabbis have attested.

(Signed) Yitzchak Yaakov Weiss, Rabbi and Head of Rabbinical Court in the Holy City.



#### **LETTER #3**

**Tammuz**, 5739

Jacob Landa
Rabbi and Head of the Rabbinical Court
of Bnai Brak
Eretz Israel
The Topic: Nikkur of the inside

As is known, here in the Holy Land, we perform **nikkur** and **shpondres**.

This depends, however, what is considered the inner part. If we include in the front part what is behind the diaphragm, therein lies bibilically prohibited **chelev**. What **Ramo** states in **Shulchan Aruch** ch. 64, (that there is no **chelev**) refers only to the inner part befor the diaphragm, where the lungs lie.

If however, we include with the front part, some of the meat of the diaphragm, Ramo's ruling does not apply, because there we indeed find **real chelev**.

Likewise, **Darchei Teshuvah** quotes a booklet by **Sema**, that above the diaphragm there is no **chelev**, but below it begins the **chelev** of the kidneys and other types of **chelev**.

### J. Landa Rabbi of Bnei Brak, Israel

(And here in the U.S., they take what is behind the diaphragm with the front quarters.

### **CHAPTER 2**

# A Voice That Hews Out Flames of Fire!!

From the man, outstanding among the people, who wages the war of G-d and who preserves the laws of the Torah with self-sacrifice all his life, the renowed Gaon, Rabbi Zalman Brisel, president of the Seminary, "halachah Lemaaseh."

# An Urgent Call to the Torah Greats of the Diaspora

First of all, I wish to cite the words of the holy Sefas Emes o.b.m., who said that the world (olam) is called thus because it is derived from he-elem, things overlooked, which one must rectify in this world, and according to the rectification of those things overlooked, he merits the hidden light, according to his spiritual stature.

The Rabbis teach us that one can acquire his share in the world to come in one hour.

Through self-sacrifice one merits that one hour.

This causes great satisfaction to every Jew.

There is no person who does not have his hour.

We must toil all our life to merit this one hour.

The Holy Torah states:

"You shall not defile your souls and you shall not become contaminated by them." By eating prohibited foods, one's mind becomes clogged and contaminated. Prohibited foods imprison the soul to be subjugated to the body and to materialism. Through one's awakeing himself and acting to fulfill the Torah's commandment, "And you shall separate the clean animal from the unclean," we merit a similar reaction by the Most High: "And I have separated you from the peoples to be Mine."

We heard from many trustworthy, G-d-fearing people, well trained in this field, that in America you inadvertently eat **chelev**, forbidden by the Torah, punishable by **Kares**, G-d forbid! We sent messengers to investigate the matter and found it, unfortunately, to be true.

We have discovered that your menakkerim who do not know how to properly remove chelev prohibited by the Torah, thereby causing our brethren to be guilty of infractions of the low punishable by kares, Gd forbid.

An expert **menakker**, serving today as **menakker** in the Diaspora, was examined him in the presence of: the Rabbi of Strassbourg; member justice of the Din Zedek of Jerusalem, the chief **menakker** of Jerusalem, and other expert **menakkerim**. They unanimously agreed that this individual serving as a chief **menakker**, knows nothing at all about **nikkur** and brings the public to sin by eating **chelev**. I decided not to rest until I alarmed the entire world Jewry concerning this outrage.

# Save yourself from eating chelev:

"Anyone who eats chelev, that soul shall be cut off from his people." The Jerusalem Beis Din has promulgated a decision that in the front half of the animal there is chelev forbidden by the Torah, punishable by kares. They also reinstated the rule that every menakker desiring to engage in nikkur must be certified by expert menakkerim and from a reliable rabbinical court.

Since there is a dire shortage of expert **menakkerim** who can be relied upon, we established a **kolel** — a school to learn **nikkur** in its practical application — **shechitah**,

bedikah, and laws of Isur V'hetar. With G-d's help, we succeeded in organizing a kolel with young men well-versed in halachah, great scholars, able to promulgate halachic decisions. The lecturers are men of piety, great rabbis beyond reproach. Now we will have, thank G-d, young men who know the laws of nikkur in its practical

application and who have been ordained by the Beis Din Zedek of Jerusalem.

I, therefore, appeal to you to assist us in our war.

I have implicit faith that in the merit of this **mitzvah** we will merit seeing the **Messiah** speedily and in our days, amen.

(3) N ( 5 (1)

Respectfully, Rabbi Zalman Brizzel, Jerusalem



### **CHAPTER 3**

### Decision by the Supreme Rabbinical Court in Jerusalem The Contents of the Letter

1) How great the pitfall is in the field of nikkur. 2) a Menakker must have a writ of certification from a rabbi,

3) the front quarters, too, require expertise, 4) the flesh past the twelfth rib belongs to the hind quarters, 5) not to look for lenient rulings in the field of nikkur, 6) to learn nikkur only from an expert and a renowned G-d-fearing man, 7) then to receive certification from a rabbinical court as well.

Beis Din Zedek of the Orthodox Jewish Community Jerusalem בית נית דין זרק לכל מקהלות המשכנוים עיי חערה החורדית פרוים. נועד העיר לקחלת המשכנוים) פניתיק ירושלם חובביא ה- ד. 5006

dated: Jerusalern, Elul 18, 5741

A warning in the matter of nikkur.

It is accepted and practiced in all Jewish communities to appoint expert, G-d-fearing **shochtim** certificated by a reliable rabbi. On the other hand, **nikkur is very sadly neglected**. **Any menakker** teaches anyone who wants to learn, and in a short time the disciple undertakes to engage in the profession of **nikkur** without any certification or ordination. Indeed, the teacher himself required certification.

Thereby, many pitfalls have come about, and many people have been led to eat fat and blood, a sin punishable by **kares**. Their excuse is that **Ramo (Yoreh Deah 64:7)** writes that in the front half of the animal there are no non-kosher fats except a small portion of the membrane on the

fat of the flanks, etc. — this itself, too, requires study and erudition, otherwise they will very easily stumble into the prohibition of the **chelev** of the liver, spleen, and the veins of the tongue.

Moreoever, one must know the ruling of Nodah Bihudah (Vol II, Yoreh Deah 31,) how much of the ribs must be left to the front-part. It is customary according to what the Responsa Beis Shlomi, vol. 1, Yoreh Deah 107, to cut toward the front part, close to the twelfth rib, and the meat after the twelfth rib is left with the hind quarters. Only nikkur performed by an accomplished menakker, familiar with nikkur of the hind-quarters may perform nikkur on this area. It is impossible to explain all the details, as is mentioned in Ramo (ibid).

We do know, that it is improper to seek lenient rulings when others rule stringently. For this reason, we come to warn you that anyone who wishes to study nikkur, must do so only under the tutelage of a pious, expert menakker, noted for his piety. Only after the latter grants him a certificate that he is progressing in his studies and performs well, may he appear before a beis din or an accepted rabbi to be examined. Only then will he be ordained as a menakker.

Jerusalem, Menahem-Av, 5741 Yitzchak Yaakov Weiss, Rabbi and Chief Justice Rabbican Court, Jerusalem

P.S. We find Responsa, Rosh (printed in the second decision of Mahari Sarzina,) that in Cracow, Germany, Poland and Russia, a **menakker** was required to present a written certificate of **nikkur** attested by a qualified Rabbi, just as shochet. Some are even more stringent, ruling that **nikkur** is more stringent than **shechitah**. (See Responsa "Divrei David," Rabbi David Milduba. chapter 35). This is the custom of the Holy Land for many generations.

### in the United States

51

BETH DIN ZEDEK

OF THE ORTHODOX
JEWISH COMMUNITY

JERUSALEM, P.O.B. 5006

-ג-מכתב א.

עיי חערה החרדית פרוית. יוער העיר לקחלת המשכנוים: פנימיק יורשלם חוכבים

פניהיק ירושלם חובביא ה. ד. 2006

בית דין צדק לכל מקהלות הששכבוים

פקידים ידושלם חיד יום קי לחודש און און בי מו השתאת אזהרה בעניך ניקור

נהוג ומקוכל ככל תפוצות ישראל למנות שוחמים וכורקים מומחים ויראי ד' מרכים שיש בירם כתכ קכלה מחכם הראוי לסמוך פליו. ולעומת זה רבה ההזנחה כענין ניקור שכל מנקר מלמר ומודה למי שרוצה ובזמן קצר ממלא את ירו לעפוק כמלאכת הניקור ללא שום תעורה וקבלה ובאמת ערכיך ערכא צריך, ועי"ז רכא המכשלה להאביל ח"ו כחלב ורם איטורי כרת ר"ל, ומה שאומרים לממוך ע"ר הרמ"א ביו"ד סי" מ"ד רמ"ז רכחצי הכהמה של ענים אין בהם מחלבים אלו רק קצה מן הקרום שעל חלב הכמלים וכו" – ד"ז גומא צריך לימור ובקיאות ראל"כ בקל יכשלו באיסור חלב דהכבד יש חלב כהשחול וחוטי דם כהלשון.

עור יש לרעה מד' הנוב"ת יו"ד מי' ל"א עד כמה אפשר להניה בהצלעוח לחלק הפנים וכפי שמיכם כשו"ח כיח שלמה ח"א יו"ד מי' ק"ז המנהג בכל תפוצות ישדאל כגלילוחינו לחחוך לחלק הפנים ממוך ממש לצלע שנים עשד והכשד שאחר צלע י"ב מניחים לחלק אחוריים ואין מועיל רק ניקוד ממנקר הבקי לנקר חלק אחוריים וא"א לכאד כל פדמי הענינים כמבואר ברמ"א שם.

אך זאת רפתנו שאין כדאי לחפש קולות במקום שיש מחמידין באיזהו חלק כי כלא"ה יש שפע בשר בהבהמה, ואשר ע"כ באנו להזהיר שכל הבא למלאות ידו כמלאבת הניקור יהיה זה דוקא אצל מנקר מומחה ויר"ש מפורסם ואחרי שהלז יתן לו הודעה ואישור שלימודו עלה ישה ובקי וזריז במלאכתו יופיע כעני בי"ד או תבם המקובל להורות הודאה להבחינו ואז יקבל ממנו כתב קבלה לסומכו למשרת מנקר.

מעיה"ק ירושלים בחודש מנחם אב חשמ"א לפ"ק.

M200 3111 2 AM 1/2/23

لاسم على من وم الله الم الم المعملة ومعملة ومعرودة وممل علي

رام عراسم ومرهدما

\* \* \*

So spe Lock on

Warning Regarding Nikkur

An expert **menakker** is one who has a writ of certification concerning the holy craft of **nikkur**, also on the hind quarters, a certification transmitted from generation to generation, originating from a renowned rabbi, the greatest of his generation and who still serves as a **menakker** under the adequate supervision of a rabbi who does not receive pay for his hashgachah.

## **CHAPTER 4**

## A POWERFUL ANNOUNCEMENT!!!

A living witness of the deterioration of the situation of nikkur of chelev in U.S.A. from the renowned Rabbi Zalman Brisel

President of Seminary "Halachah Lemaaseh"

The custom of the Diaspora.

I received this tradition from my father's house before I knew how to read the letters, aleph beis. I was accustomed to saying the words of Judah ben Tema: Be brazen as a tiger, light as an eagle, run swiftly as a deer, and mighty as a lion to perform the will of your Father in Heaven, and that the great King, the Holy One, Blessed be He, stands over him and regards well his deeds. He should, therefore, not be ashamed before people who mock him for his service to the Al-mighty.

Concerning Moses it is written: "And she opened and saw the child, and behold he was a crying lad." He is called a child and he is called a lad. A child is smaller than a lad. Rashi explains that his voice was that of a lad. This can be explained in the following manner: A child cries if he lacks something or if something hurts him, but he does not feel someone else's pain. A lad, however, already feels his friend's pains; even if he lacks nothing when he sees his friend's pain, it hurts him and he cries.

Pharaoh's daughter recognized that Moses was not crying out of worry for himself, because she saved him. Instead, he was crying for the pain of the Jewish children who had no one to save them. This is the meaning of "his voice was that of a lad." All my life, I fulfilled that statement. I had, thank G-d, enough; G-d's kindness was

always with me. But we must love our neighbor. When the sainted Rabbi of Satmar o.b.m. came to Jerusalem, the situation of the Orthodox was very serious in all respects. there was no means of earning a livelihood, and the youth was going in other ways, not to G-d-fearing men. The tzaddik of Satmar called me over and said to me, "Zalman, what will become of our children? They are leaving us and going to Hashomer Hazair. We must save them. I was a family man with small children and I had to worry about supporting and educating them in the way of Torah and fear of G-d and I lectured to older boys. The tzaddik said to me, "Zalman, leave everything, just sacrifice yourself to save the youth. The rabbi of Brisk and rabbi Reuven Zelig Bengis, the head of the Rabbinical Court, helped me and thank G-d, we succeeded in taking many youths out of the kibutzim. This involved real dedication. We established a Talmud Torah, yeshivos plus other activities and thank G-d, we succeeded in seeing Jerusalem become a glorious place of Torah and the fear of G-d.

I prefaced my appeal with this account, because, thank G-d, we have engaged very much in rescue activities, but what can I say now that this awesome matter has come to our hands! Such a thing never came about. It is really incredible, that it pertains to the rescue of thousands and tens of thousands of our brethren from the serious transgression of eating **chelev**, transgression punishable by Koris, G-d forbid, and this is the story.

When I heard sometime ago that in the Diaspora G-d-fearing Jews stumble on the prohibition of eating chelev, something prohibited by the Torah. I could not believe my ears — Orthodox Jews stumble over eating prohibited foods? To our sorrow, it became clear after we sent reliable G-d fearing experts there.

Indeed, the story is unfortunately correct! Even then, it was difficult to believe this, until a prominent menakker came from the Diaspora whom we invited to cut meat in the presence of the gaon Rabbi A.D. Horowitz of the Rabbinical Court of Jerusalem, the rabbi of Strassbourg, and Rabbi Gad Torowitz, the chief menakker of the Orthodox Jewish Community of Jerusalem, and the young Rabbi Chisdai Sharf of our kolel and who is an expert in nikkur, and others. They testified that they saw that the menakker from the Diaspora — knew nothing about nikkur of chelev. After this, we saw the worst desolation in the world. They do not know what chelev is. Then the Supreme Rabbinical Court in Jerusalem promulgated the decision: — A warning concerning the matter of nikkur and they write that the neglect is very grave in the matter of nikkur, that every teacher teaches whom he wants and in a short time he is initiated into the profession of nikkur, and because of this, there are great pitfalls to feed the public chelev and blood, transgressions punishable by Koris, G-d forbid.

I publicize this because Darchei Teshuvah 64:21 quotes the Kenesses Hagedolah in the glosses of Beis Yosef, that if a butcher is lenient in matters of nikkur, we must neither pity him, nor cover up for him, but he must be given fitting punishment, and those who are lenient with and permit him to continue his work without punishment, are destined to give an account, for they are helping transgressors.

To my question how the situation came about, they told me that this was the custom in Europe according to the testimony of expert menakkerim. I asked the rabbis of our kolel to clarify the custom

in the cities of Europe, and this was their reply: It is known the question people ask about the expression "The world asks," "I searched throughout the streets and the inns and I didn't find anyone who asked the question. Who asks? Nobody answered me, but when I entered the synagogue, I found who asked." Here too, we must clarify who must establish Jewish custom, the people in the street and in the inns or the rabbis, the greats of Torah and fear of G-d, and let us see what the Rabbis, the halachic authorities, say about the custom of the cities of Europe.

In Darchei Teshuvah, by the great gaon and tzaddik, the head of the Rabbinical Court of Munkacz, Yoreh Deah 65:93: "In our places we do not eat the hind quarters at all." In 64:42, he writes that in all the countries of Germany and Poland, they are stricter with nikkur than even with shechitah (152) and that we cannot depend on women for the nikkur of the front quarters, (Par. 47) quotes Sema: "The butchers must be extremely careful behind the diaphragm, because from the diaphragm and above, there is no chelev, and from the diaphragm and below, there begins the fat of kidneys and the intestines and other kinds of chelev, and from there on, it requires nikkur, being considered the hind quarters." The Darchei Teshuvah brings; 'that we must cut away everything up to the navel (meaning the shpuner, that we are discussing) to the hind quarters.' The custom in Munkacz (as too, it is our custom) to leave over, that they do not cut up to the navel, hence extreme caution must be exercised by the butchers to surely know how to perform nikkur in that area and that they remove completely all white matter found there. The menakker who neglects this — should surely be penalized and dismissed in order to prevent people from taking prohibitions lightly. The Darchei Teshuvah quotes the Kenesses hagedolah in the glosses on Beis Yosef, who writes: "If a butcher is lenient in matters of **nikkur**, we must neither pity him nor cover up for him, and those who are lenient with and permit him to continue his work without punishment, are destined to give an account, for they are helping transgressors."

# LOOK! THE EXCUSES OF THE MENAKKERIM.. HARDLY BEING NEW.

In Sefer Tzinnah leDavid by Rabbi David Deutsch—Fiord 5508— writes: How many times have the menakkerim stood up and said with audacity, "This is what we were taught, and this is our custom from way back." And I appeared to them to be in error, or they said, "If you are right, why don't local rabbis, the sages of the generation, admonish us about this?" I was compelled to conclude that the halachic authorities surely were unaware of this pitfall and concerning their custom, I say, "For they are a perverse generation." Their custom (מנהגם) has become Gehinnom (נוהגם).

## Certification of Supervision on his Butcher Shops

Permission and authorization is given to Rabbi David son of Gershon Deutsch to supervise the butcher shop and on the meat of the front quarters in the hands of the butchers, that they do not defy his orders in this function, and as they see from him so shall they practice, and if anyone is found infracting this edict, he shall punish them according to the verdict of the Rabbinical Court as they deserve. Community of Nickelsburg, Tammuz 5, 5508 — Signatures of rabbis.

Sefer Hanikkur by Rabbi Solomon Altman, rabbi in Warsaw from 5679, on the matter of nikkur, "Anyone who wants to know and understand, must study conscientiously under the tutelage of an expert menakker and observe when he works. Otherwise, it is impossible to understand. Pertaining menakkerim — pertaining to laws — it is felt that some menakkerim in our country lack knowledge and wisdom."

A butcher who does not perform **Nikkur** properly, endangers his soul and that of his family.

Sefer rav Tavchiah by Rabbi Meir Elijah Viner of Yedovna, province of Lomza: "The butcher must take to heart the magnitude of the responsibility placed upon him insofar as if he regards the matter lightly, he surrenders as security his soul and the souls of his family, for the penalty of eating chelev is Koris, and he shall not rely on his habit or on the custom, until he knows definitely that it is in accordance with the halachah. Concerning the diaphragm — one must remove the membrane toward the outside, toward the hind quarters, upon which the fat of the covering lies, and is attached in many places, requiring peeling according to halachah. Custom requires peeling it on the inside (toward the lungs) as well. In the front quarters, a little of the membrane that is on the fat of the flanks, remains, and there is a boundary and a hint (in the front quarter) in this matter in the diaphragm as if the creation itself hinted to us that up to here you may go."

In Responsa Meshiv Davar ch. 20: Sema writes that from the diaphragm and below, commences the fat of the kidneys and the fat of the intestines and other kinds of chelev and from there on nikkur is required. This is counted as the chelev of the hind quarters. This means only that behind the diaphragm all sorts of prohibited fats

commence, and from there commences the laws of **nikkur** of the **chelev** of the hind quarters. In Responsa Chasam Sofer ch. 68: Surely this meat requires a little **nikkur**, and they flay the **shlim**, the thin skin from it, for that is near the fat of the flanks, and surely the flesh that is near the stomach, which is very near the part of the covering and supervision is required to flay that **shlim** from there and the Jewish butchers are expert in this.

Toras Hanikkur Hashalem by Rabbi Simchah Mallin, rabbi in Bialystock, Poland: To our sorrow, the lack of knowledge of nikkur, especially from the practical angle and that all responsibility is on the menakkerim themselves, and in recent times, when the menakkerim of the old type, that of G-d-fearing men, are no more and instead we have menakkerim, who are not necessarily learned, and many of them are not observant of the tenets of our faith.

### **Admonition**

In Sefer Giv'as Pinchas by Rabbi Pinchas Zelig Hakohen Schwartz, head of the Rabbinical Court of Kleinverdein, Hungary, with the approbatic of the renowned gaon and tzaddik, Rabbi Joseph Chaim Sonnenfeld.

In Sefer Beis Yitzchak, 4 the rabbis are castigated for

4. The author if Beis Yitzchak complains that the rabbis have left the menakkerim to form their own opinion without supervising them, relying on the fact that they learned from a menakker, who in turn, learned from another menakker, for a few generations. This is a grave fallacy, for many times the teacher from whom he learned was insufficiently learned in the very first place and in our many sins, the rabbis' relinquishing their supervision on the work of nikkur and over the menakkerim, produced catastrophic results, and only because of this, do we find ourselves in such a deplorable state.

their relinquishing their supervision over the menakkerim and they rely upon the menakkerim who learned, one from another, and sometimes the teacher did not learn and if so, how can the pupil know? Also, on the front quarters everyone practices nikkur, women, slaves, children and especially the present day shochtim, who have just learned the laws of shechitah and bedikah and took certification from the rabbi. Nikkur, however, they never saw, and know nothing about. After they are appointed to slaughter and inspect the lungs, they appoint themselves as menakkerim and the public rely upon them without any supervision — and in Shulchan Aruch Yoreh Deah 64:21: "If chelev is found after him in the quantity of a barleycorn, he is dismissed. If it is the size of an olive, even in may places, he is dealt disciplinary lashes and then dismissed." In "K'resi" at the end of ch. 65 it is stated "Nowadays, we cannot rely on the integrity of the menakker. I visited many towns, both large and small\* and saw amongst our many sins, many great pitfalls. Furthermore I became well aware that the mashgichim on nikkur themselves do not know, nor do they understand what to supervise upon and amongst our many sins, I saw that there are great pitfalls, for the subject has been completely forgotten.

<sup>\*)</sup> Study his language and you will see that this problem existed from time immemorial; in both large and small towns, were many pitfalls in nikkur, and it is not unusual that also in America, nikkur is sadly neglected.

### My dear brethren, worthy rabbis! WHO ESTABLISHES A JEWISH CUSTOM?

Those concerning whom the great rabbis of Israel say "that their custom is a perverse generation and that their custom (מנהגם) is converted to Gehinnom (מנהגם)," and whoever deals lightly with this deposits his soul and the souls of his family as security — that they do according to law.

Or the great rabbis of Israel, the geonim and the halachah authorities, whose light we follow and who illuminate the way of the holy Torah for us given to Moses on Sinai.

Dear Jews, the righteous Messiach awaits us, that we repent, so that he can come to us soon. Amen.

The Rabbinical Court of Jerusalem has decided that all who wish to receive ordination for **nikkur** in the capacity of an expert menakker, who can be relied upon, must be examined by the rabbis, the geonim, **Rabbi Mordechai Malachi and Rabbi Baruch Meisles** and after their confirmation given with their signatures, the Rabbinical Court will ordain them.

Your humble friend,

Zalman Brizel

## **CHAPTER 5**

A special letter to the United States from the head of the Seminary "Halachah Lemaaseh," Rabbi Mordechai Malachi (He is the one concerning whom the great tzaddik, Rabbi Itzikel of Pshevarsk o.b.m. testified that he has the power to bring great purity by rectifying the matter of prohibited foods and family purity) who testifies in his long letter that there is nothing new under the sun, and that from the days of Maharshal until the present, the geonim have decried the dire neglect of nikkur of chelev and that 'Satan is still dancing amongst us,' in our many sins.

# And I separated you from the peoples

When our forefathers stood on Mount Sinai and accepted upon themselves the famous words, "WE WILL DO and WE WILL HEAR" - Moses besought G-d, "When You come with us and Your people and I will be separated from all the people upon the face of the earth." Our Sages o.b.m. state that Moses entreated that the Shechinah rest only upon the Jews and G-d granted it to him (Berachos 7). It is written: "And we will be separated (ונפלינו) I and Your people — The word ונפלינו is an expression of wonders (נפלאות), that when He goes amongst them, He will perform wonders." It is written: "Behold I form a covenant; before all your people I will perform wonders." And it is written: "And I separated you from the peoples. The prohibited food are fitting and proper for the gentiles, not for those who love Me and keep My commandments." It is, therefore, called an abomination. Just as in matters of the soul, it is proper that people behave according to the mitzuos of the Torah, so is it also proper in physical and mundane matters...that people behave according to the Torah and the commandments." (**Abarbanel**, **parshas R'eh**). Through a person's inspiration and desire to observe the commandments of the Torah, which requires that one differentiate between the clean animal and the unclean, Gd will perform a similar act, "And I separated you from all the peoples."

"This is the animal that may be eaten." The very existence of the non-kosher animal is due to the command that it may not be eaten. With this, His will that the children of Israel not eat it, is competed, and through this, the glory of G-d is promulgated, by the person's control of his temptation and that is its raison d'etre. The sanctity of the soul depends on these foods and that is the meaning of "He who guards his mouth and tongue, guards his soul from troubles." (Sefas Emes Shemini) on the verse, "YOU SHALL BE HOLY." It is stated in Abos d'rabbi Nasan: The section commences that one can rectify the root of the corruption of the serpent, which originally came about through eating and then he came upon Eve and injected impurity into her. "And My SHABBOSIM you shall observe," for this is the rectification of the deterioration caused by eating, according to the Sages o.b.m., who state that Adam was created on Friday in order to enter the banquet immediately, that everything should be prepared before him, hence, on Shabbos, one can rectify the deterioration cause by eating.

Eating the showbread by the kohanim on Shabbos is to rectify all their eating that it be in sanctity, that they have no accusations by the temptor. After eating and drinking, a person's heart matches his eating; if he does not eat with sanctity, the evil inclination accuses him. On the other hand, if his eating is with sanctity, the sanctity effects the heart, and he cleaves wholeheartedly to our Father in Heaven — **Pri tzaddik by Rabbi Zadok Hakohen.** 

# Prohibited Foods Contaminate a Person's Soul

The prohibition of the foods that the Torah prohibited is not due to the harm they cause one's health, for the nations eat all those things deemed disgusting for us, and they are, nevertheless, strong and untiring. The G-dly Torah did not come to cure the bodies of men and to seek their health but to seek the health of the soul and to cure its illnesses. The Torah prohibited certain foods because they contaminate and sully the pure soul and create in the person's nature an obstruction and deterioration of his desires, whence they create an evil nature in a person, from which the spirit of contamination originates, the spirit that contaminates the thoughts and deeds and drives out the spirit of purity and sanctity. Concerning this spirit, King David begged, "And Your Holy Spirit remove not from me (Ps. 51)." And he said, "A pure heart create in me, OL-rd, and a proper spirit renew in my midst." Therefore, G-d said, "Do not contaminate your souls...and do not become unclean through them." For this was the matter of the obstruction and the uncleanness. The reason for its prohibition is that nature of the body be balanced and that from its foods will eminate pure blood, not contaminated thick and coarse blood. (Abarbanel, Shemini).

## Light and Darkness Mixed

In all times, the children of Israel preserved the pure table and saw in this the main foundation of Judaism. With real self-sacrifice, every Jew who obeyed G-d's commandments, took extreme precautions that no food (the kashrus of which was questionable) should enter his mouth, G-d forbid. I was, therefore, greatly alarmed to see chassidic butchers, menakkerim, making meat kosher with real chelev — and after a discussion with these menakkerim, I was convinced that they are

totally unversed in the laws and practice of nikkur. I was astounded, petrified — I shuddered and started to cry out!!! How great is the desolation! How great is the neglect! Pious men and people who do good deeds, who observe conscientiously every detail of the law, stumble inadvertently on the prohibition of cheles, which contaminates every Jews soul clogs the brain and causes many troubles in Israel. On first thought with my great and bitter cry I was not telling anything new, since this is not a new thing, but for many years the greatest rabbis who are acquainted with these matters are complaining about this pitfall and pri Megadim in his introduction to Orach Chaim, second order, writes: Amongst our many sins, we do not learn the laws of nikkur and is entrusted to people in all walks of life. Mahari Sarzina at the end of the Rosh's responsum, praises the custom of the city of Cracow, where the menakkerim appointed there are erudite rabbis, wellversed in Torah, who are able to discuss the halachos.

Yam shel Shlomo, Chullin, ch. Gid Hanasheh, ch. 19: I am the person who heard and saw, that most of our menakkerim, even though they are stringent to cut off even what is permissible yet many times I found that they treated chelev lightly. <sup>5</sup> Therefore, I took upon myself not

Maharshal, who was the greatest of his learned generation, who testifies that most of the menakkerim, although they are stringetnt to cut off even what is permissible in order not to stumble on a prohibition (after the manner of the early chasidim, who would stay waway from ninety-nine gates of permissibility in order not to confront one gate of prohibition), were nevertheless, found many times treating chelev itself lightly. This means that the power of the evil forces is so great and formidable to cause Jews to stumble upon eating chelev, that he can even cause pious people to stumble over the most serious sin, one that is well-

### in the United States

to eat any meat upon which nikkur was performed until it is examined by another menakker, to ascertain whether the nikkur performed properly accomplished; naturally, I mean an expert menakker. He writes that Maharam Mintz did the very same thing and further he writes that once it took place that, after the nikkur of the menakker, the meat was still not fit for consumption and he told this to all the menakkerim that they learn a lesson not to rely on one menakker who performs nikkur on the meat, but that an expert should examine the meat after the nikkur. 6 He writes that this was a great innovation introduced by Maharam Mintz.

The following found in Sefer Giv'as Pinchas: In the introduction he brings in the name of Sefer "Beis Yitzchak" words of admonition to rabbis, who relinquished their jurisdiction over menakkerim and do not supervise them, but rely on the menakkerim who learned nikkur from one another and since sometimes the teacher did not learn, so how can the pupil know? Moreover, in the inside of the animal, everybody is engaged; women, slaves, children and shochtim make themselves menakkerim and nobody supervises them. All of this is because the rabbis, themselves who give out decisions of halachah are unversed in these laws. Therefore, the rabbi, the judge, the one who gives out

known to all students of the Torah. The argument that there is nothing to fear from So and So is null. Is he greater than the menakkerim appointed by the head of the Diaspora, the great Maharshal? Even they stumbled upon the prohibition of chelev, not only once but many times.

We can see and follow his example. If Maharam Mintz was afraid in his generation, to rely on a menakker without checking after him, what should insignificant hysoops of the wall, like we, answer?

decisions in halachah, must first learn the order of **nikkur** of the front quarters thoroughly so that nothing imperfect leaves his hand.

He writes there the order of nikkur that, amongst our many sins, I have seen with my own eyes that there are great pitfalls, for the matter has been completely forgotten. Concerning the navel, "Giv'as Pinchas" writes in ch. 65:9, "The butchers must be careful to watch the diaphragm, for above the diaphragm there is no chelev, and below the diaphragm begins the fat of the kidneys and the fat of the intestines and other types of chelev and from there on, nikkur is required, and it is counted as the hind quarters.

Beis Yitzchak writes there, "In order not to come to the prohibition of **chelev**, it is customary to cut all the flanks that have white on the outside as far as the navel and to count them as the hind quarters, and to avoid any doubts, for most butchers do two evils: they leave the meat between the twelfth and the thirteenth rib with the front quarters and also cut the flanks that lie under the navel straight. These really belong to the hind quarters, but they leave them with the front quarters and cause the public thereby to stumble on a real prohibition and no one supervises this."

# Neglect of the Study of the Laws of Chelev and Nikkur

The author of "Toras Hanikkur HaYershalmi" asks: "Why did the great rabbis, who have thorough knowledge in all fields of Torah, completely neglect the study of these halachos, which are not "halachos for the Messiah," but very practical halachos? He replies that in other fields of Torah, one who learns the Gemara, the early and the later commentaries thoroughly, can gain knowledge in the matters he is studying. This is not so concerning these

halachos, for if one does not engage in the practice of these halachos they remain devoid of meaning, like the esoteric, hidden parts of the Torah, and the neglect in this field is overwhelming. Consequently, many stumble on the prohibition of chelev, even those who observe stringently all mitzvos, both minor and major.

How correct are the words of the geonim of the Rabbinical Court of Jerusalem in their decision on the matter of chelev! The neglect of the matter of nikkur of chelev is appalling, that any menakker teaches and instructs whomever he so desires. Within a short time, he is initiated into the profession of nikkur without any certification, when in fact the one who taught him requires certification. Thus, the pitfall of giving people chelev and blood to eat, is very great. They are punishable by Koris.

In Sefer Tzinnah leDavid by Rabbi David son of Gershon Deutsch of the community of Albershvild, with the approbation of the geonim of Germany and from the gaon of his generation, Rabbi Jonathan Eibenshutz o.b.m., printed in 5510, the author writes: In the city of Nickelsburg I met menakkerim. I gueried and examined them on the details of the laws, whence I brought them to the supreme local rabbinical court, where I performed the practical halachah before this court. They saw, then, understood and realized the grave sin and pitfall that had come about through them. I saw menakkerim cutting meat from chelev and saying, "This is chelev," and about real cheley, they would say, "this is kosher." At times they opposed me with audacity declaring, "This is the way we were taught and this is our custom from long ago," and they regarded me as in error, when they said, "If you are right, why don't the great rabbis, the sages of the generation, admonish us about this?" I said of them and of their custom, "They are a generation of perversions, and their custom (מנהגו) is transposed to Gehinnom (גהנם). They all cut twelve ribs with the front quarters, leaving meat belonging to the hind quarters. Kereisi, end of ch. 65, writes, we should nowadays be more stringent, not to rely on the integrity of the menakker and not to rely on nikkur of anyone but a well-versed man, who has feared G-d from his youth on." Givas Pinchas writes: "Concerning the order of nikkur, I have seen with my very own eyes that there are many pitfalls because the matter has become completely forgotten."

Darchei Teshuvah, Yoreh Deah 64 (131) brings a question of a menakker who is not qualified. "If it was found that the menakker was unversed tin the laws and does not know the laws of nikkur, is there reason to disqualify his nikkur retroactively? He refers to Responsa Shevus Yaakov vol. 2, Yoreh Deah, end of ch. 51, who ruled stringently in that case and wrote that the case of menakker must be dealt with more stringently than of a shochet, and if it was discovered that the menakker was unversed in nikkur, everything must surely be prohibited retroactively according to all authorities." Beis Lechem Yehudah, above 1:9, criticized him for that ruling, since no one practices nikkur unless he first received certification for nikkur. See above 65:75, about the utensils in which the meat purchased from this butcher was cooked. The ruling is obvious that if the menakker does not know and is unversed in the laws of nikkur of real chelev, then all utensils in which the meat bought from that butcher was cooked are non-kosher retroactively, since the menakker did not receive certification for nikkur. If it was discovered, however, that the menakker was wellversed in the laws of nikkur of real chelev, but he left over chelev on the meat, we cannot prohibit the use of the utensils retroactively. All this is in Darchei Moshe.

It is, however, surprising and appalling that we could reach such a degree of neglect in Europe and especially in the United States. I was alarmed, and could not believe my eyes to see such confusion in the field of nikkur of chelev. They do not perform nikkur at all on Biblically prohibited chelev and chelev the eating of which is punishable by Koris. This is unbelievable. This pitfall to feed religious Jews chelev, prohibited by the Torah and punishable by Koris, G-d forbid, because the menakkerim are not well-versed in the laws and craft of nikkur of chelev. Moreover, they have no certification from an expert menakker nor from a qualified rabbinical court. For this purpose, we have founded a seminary that will be a center for the study of shechitah, nikkur and questions of prohibition and permissibility, titled "Halachah Lemaaseh." The Rabbinical Court of all Ashkenazic congregations in the Holy City of Jerusalem, (the greatest rabbinical court in the world qualified for all of them,) shall test the young men of our seminary and ordain them to serve in the holy professions of nikkur, shechitah, and rendering decisions on questions of prohibition and permissiblity.

May the L-rd pour down upon us a spirit of purity from above, and may we be worthy of a truly pure table, and in the merit of this, we will be worthy of the coming of the Redeemer to Zion speedily and in our times. Amen.

Rabbi Mordechai Malachi

## CHAPTER 6

# The Case of Nikkur of the Liver

On the eighth day of Sivan of the year, 5742, a large meeting took place in the office of the Central Rabbinical Congress of the United States. It was attended by tens of rabbis, menakkerim and others, where the extent of neglect in the field of nikkur became partially exposed (the agenda of the meeting will be publicized in detail elsewhere). Among other things they brought a liver upon which a number of menakkerim performed nikkur. When they released it from their hands as kosher, a storm broke out by other menakkerim who shouted at them, "You've left over some chelev!!!" One great rabbi (not versed in nikkur) wished to vindicate himself declared, "Well, this chelev is only Rabbinically prohibited." (I.e. it is not so stringent). We, therefore see fit to publicize here a notice for everyone to read and ponder upon. (The very argument that it is permissible to treat Rabbinical prohibitions lightly requires castigation and reproof, but here is not the time nor place for reproach).

## To Save from prohibition

This is to notify those appointed to supervise matters of **nikkur**, that the fat on the liver is prohibited as real **chelev**, for, in addition to what is delineated in books concerning **nikkur**, that on the side where the gall bladder hangs, there is the "**chelev** covering the straight side" of the stomach, which is prohibited, there is also the root of the **chelev** of the second stomach, which is the "dress" known as "Perusah," punishable by Koris, G-d forbid. Since the writer spoke to some mashgichim, who did not feel that there was any prohibited **chelev** in the fat on the liver, even because

of the first reason and it is common that women buy the lung and liver of small animals, attached as it was and not everyone learns the laws t to remove the fat t. It therefore, necessary to admonish the public concerning this matter, to remove the pitfall from among our people. Moreoever, it is necessary to warn the people about a common cause for alarm. When they take the lung of small animals there is usually left a part of the diaphragm, which is called "flecken." There are two membranes. The one toward the liver is prohibited because of chelev of the insides, that lies on it, making very easy to stumble upon because it is very common and not everyone knows the halachos. It is, therefore, incumbent upon the mashgichim to fulfill the Rabbinic maxim that a scholar does not let anything out of his hand unless it is completely prepared for eating. Also, concerning the white liver, called Weisse leber," that is explained in the books on nikkur that it must not be cooked because of the many veins in it, but first to perform nikkur and then to roast it, for if some veins remain, the fire draws out the blood and then, whoever wishes to cook it may do so. Many butchers sell this with the name "grashitzel" or "prezil" without any nikkur and without notification.

# Approbations by the Sainted Grand Rabbi of Satmar O.B.M.

For the publication of the monthly, "Leket Shoshannah\*)

### DIVREI YOEL LETTER #195

Since my illustrious friend, who is a writer, scholar and a scion of a prominent family of kohanim and great rabbis, Rabbi Samuel Hakohen Schwartz <sup>1</sup> of our city, who is now maggid of Cong. Zichron Yehudah, from which he barely ekes out a livelihood, decided to print a periodical containing original Torah ideas. To disseminate the teachings of Torah, perhaps by which he will be able to earn a livelihood. I, therefore, appeal to my brethren to be faithful friends in purchasing this periodical and to assist and support him properly, to fulfill the mitzvah, Innign 21, And you shall assist him. The mitzvah to assist a scholar, a son of saints and great rabbis like he, is very great and sorely beckoning.

The merit of his holy forefathers <sup>2</sup> will protect all those who assist him. The L-rd will widen the boundary of Israel with all haste. The power of the Torah and its scholars will be raised. We will merit the ingathering of the exiles and the redemption speedily in our days. Amen.

B.H. Wed. night Vayakhel, 5694, Satmar.

(signed) Joel Teitelbaum

(\*Was published monthly in Satmar. From time to time, many of the Rabbi's novelae appeared in it.)

- 1. (See vol. 1, letter 127, second footnote.)
- 2. The son of Rabbi Naftali Schwartz of Nod, served about two years as one of the Rabbi's servants.

Published in Satmar the periodical, "Leket Shoshannah" in which he publicized many of the Rabbi's novelae.

\*\*\*

This Torah monthly appeared in the city of Satmar in the year 5696, when the sainted Grand Rabbi Joel Teitelbaum o.b.m. served as rabbi of Satmar. It was published by Rabbi Samuel Schwartz o.b.m., grandson of the author of "Kol Aryeh," o.b.m., who was very close to the Rabbi o.b.m., never doing any major or minor thing without his consent.

\* \* \*

Important Notice!

We wish to notify the Orthodox public everywhere that the Rabbinical Court of the Orthodox Jewish Community has decided that all young men or rabbis and mashgichim who wish verification of their knowledge of **nikkur** and wish to receive certification from the Rabbinical Court for it, must be examined by Rabbi Mordechai Malachi and Rabbi Baruch Meislish and upon receiving verification and ordination and their signatures, the Rabbinical Court of Jerusalem the Holy City.

Those interested should apply to the administration of the seminary "Halachah Lemaaseh," 2 Elisha Street, Bene Beraq, or to our office on 7 Histadruth Street, Tel Aviv, Tel. 294748, P.O.B. 4618.

The Administration

## CHAPTER 7

### **Testimonies**

# GO OUT AND DEMONSTRATE IN THE STREETS!!!

We present below a part of the testimonies in our possession, what expert menakkerim, famous for their skill and fear of G-d (who know the process of nikkur of the hind quarters, certified by geonim and famous menakkerim for many generation) testified about many cuts of meat that they had personaly seen being sold as "glatt kosher" for the most devout, with the sanction of famous congregations and famous rabbis who grant hechsherim, and Biblically prohibited chelev was found on them and other serious doubts, as will be delineated from their writing.

Because of the pressing importance of the matter, we saw fit to publicize it without the names of the stores, the congregations and the rabbis at present, (the names of the menakkerim who testified are found in their entirety in our office, and also in the possession of many great rabbis and grand rabbis, who are well-known in the United States. They are prepared to stand and testify before any rabbinical court prepared to listen to their testimony according to the law of the Torah).

The following testimonies were written in the presence of famous great rabbis in the United States, who sent it to us to ask our opinion.

### **TESTIMONY #1**

#### A

### Sunday, 19 Av, Seder R'eh, 5742

In...store, under the supervision of Rabbi Lee Ave.

- 1) I found a portion of the "treife collar," that was without nikkur, (with the chelev on it). This is a part of the flesh of the hind quarters, for which reason it is called "the treifa \*collar."
- 2) I also found on this membrane at the edge of the "rofle" above the navel, with nikkur.
- 3) The entire "rofle" from above was completely without nikkur, and so was the fat on it that is under the membrane completely without nikkur.
- **4)** The red meat was joined completely on the ribs, without any separation.
- 5) All the cartilages were surrounded with chelev. They were not touched at all and too, there was absolutely no nikkur performed on them, (also the thirteenth cartilage itself remained there).
- 6) I found the membrane on the diaphragm (thin red meat) of approximately two inches in size.
- 7) I found portion of the navel itself as also below the navel on the "shpondra" on the cover of a silvery appearance and also real chelev.

\*) In all be which is on to treifah. See Z

concerning nikkur it is brought that on the "treife collar" olda" nikkur does not help,, and it must be discarded as ch Shmuel, Tzinnas David, Aruch Hashulchan 65:48, HaYerushalmi, and others.

- 8) I also found the meat between the twelfth and thirteenth rib without any nikkur at all.
- 9) The cartilage at the top of the breast remained in the width of a finger.
- 10) All that the Menakkerim of Jerusalem of the Orthodox Jewish Community here in Jerusalem the Holy City prescribed in letter #2, they did not do at all.

There were other details but it being too tedious for the reader we wrote only major wrongdoings.

(signed)...son of...

Shochet and inspector and expert mohel.

Here in the Holy City of Jerusalem.

I have certification from the Jerusalem menakkerim.

Rabbi Samuel Huminer

Rabbi Baruch Friedman

Rabbi Jacob Moses Weissfish

#### B

I hereby verify all the aforementioned. I am very upset that Torah prohibited chelev is being fed to the Jewish people, and that many G-d-fearing, religious people are being given chelev, punishable by Koris, G-d forbid, and to my sorrow, everything is true, as the menakker, Rabbi...son of Rabbi...of Jerusalem the Holy City, writes, and G-d forbid that one should eat such meat.

From me, menakker...

From Jerusalem the Holy City (living now in Brooklyn)

I am the disciple of our rabbis, the greatest authorities of Torah, the renowned Rabbi Pinchas

# in the United States

Epstein o.b.m. (head of Rabbinical Court), and the renowned Rabbi Israel Isaac Reisman o.b.m. in Yeshivas Toras Chaim in the Old City of Jerusalem in

I have certification from the Rabbinical Court of the years 5687-5693. Jerusalem the Holy City, in the year 5699.

Rabbi Zui Pesach Frank

Rabbi Hoseph Gershon Horowitz

Rabbi Elijah Romm

I, too, verify all the aforementioned.

Testimony of ... ... (living here in Brooklyn).

I have certification from the Rabbinical Court Kedasia in London.

Rabbi Henoch Padua.

Rabbi Elchanan Halperin

\* \* \*

# TESTIMOY #2

Sunday, 19 Av, Seder R'eh, 5742

This was his statement orally: Meat from the hashgachah of Rabbi...was brought before me, I was astounded to see that no nikkur at all, had been performed on it and that a large layer of Torahprohibited chelev covered the surface of the meat on the sides and also a large membrane on the diaphragm; similary the cartilage of the thirteenth rib was left there completely, and more, and he did not come to list the details. Therefore, I listed it in general, as below:

This is their written statement: I found all the plate until the theirteen rib (מבעאון) completely without nikkur.

Testimony of the young menakker...son of Rabbi...

Shochet, inspector, **menakker**, and expert mohel, here in the Holy City of Jerusalem.

Testimony of...

Testimony of...

#### \* \* \*

## TESTIMONY #3

Meat under the hashgachah of rabbi......and meat under the hashgachah of Rabbi......(two famous butcher stores in Williamsburg) — I found the "shrint" of the diaphragm completely without **nikkur**, and so the end of the point that touches the fat of the kidneys, and so it was not peeled properly, (part of the thin membrane remained).

#### Menakker... ...

The young man... ... son of Rabbi ... Testimony of ...



## TESTIMONY #4

The meat of a sheep under the hashgachah of the rabbi from...

On sinews, the bones and the meat of the "rafle" nikkur was not performed properly.

#### Menakker.. ...

The young man... ... son of Rabbi ... ... Testimony of... ...

#### **TESTIMONY #5**

#### A

### Tuesday, Parshas Shoftim, 5742

I, the undersigned, saw two diaphragms on the liver (tenderloin) bill No. purchased...on in...by...and there remained Torah-prohibited chelev, the fat of the kidneys, also some of the membrane of the diaphragm.

I am very upset to see that people are being led to sin, religious people who innocently buy glatt kosher meat, kosher for the most devout, and inadvertently they stumble upon the severe prohibition of chelev, punishable by Koris, G-d forbid, this is truly astounding! All troubles eminate from this and I hereby confirm that one may not eat such meat, G-d forbid!

Those who sell such meat as kosher, lead the public to sin, G-d forbid.

And on this I attest on the evening preceding Wednesday, parshas Shoftim, 5742.

Menakker...

From Jerusalem the Holy City (residing in Brooklyn)

 $\mathbf{B}$ 

I, too, confirm all the above. Testimony of...(residing in Brooklyn).

# TESTIMONY #6

I saw diaphragm bought in the store owned by... ... Lee Ave., bill #...where the **nikkur** was not properly performed. Some of the **chelev** of the kidneys, which is, according to all views, chelev forbidden by the Torah, and the punishment for eating it is very severe, G-d forbid. G-d forbid that anyone eat of it.

Menakker..... Menakker.....

\* \* \*

# TESTIMONY #7 Tuesday, Parshas Shoftim, 5742

A plate of a calf bought from butcher shop... ... on Lee Ave. was brought before me. The **nikkur** had not been properly performed at all, nor was it peeled properly. Also, part of the sinew between the tenth and eleventh rib remained in tact.

The small ribs being not at all menakkered, to confirm what I saw that the calf was not menakkered according to the halachah, bill #...

Menakker..... Menakker.....

**\* \* \*** 

#### **TESTIMONY #8**

Rabbi Mordechai Gabriel Malachi Rabbi of the Chassidic Synagogue "Yavneh"

Head of Siminary "Halachah Lemaaseh" and chief menakker of Eretz Israel, author of the books, "Hatorah vehachasiduth," "Dinei Nikkur, the Halachah and the Practice," and others.

### A GREAT AND BITTER CRY!!!

It was always my custom not to taste any meat until I examined it myself to ascertain that absolutely no chelev was left on it, because it is common occurrence that even experts have found to leave over chelev.

As soon as I came to America, I visited a Chassidic butcher shop in Williamsburg, renowned for its quality of kashrus, in shechitah, bedikah, nikkur, salting, etc., I was astounded, petrified to see that on the piece of meat they wanted to sell me was a large amount of real chelev, covering the surface of the meat. After a discussion with the menakker, I was convinced that he was totally ignorant of the halachos and in the practice of nikkur, according to the Shulchan Aruch, the traiditon of menakkerim and all books regarding nikkur.

I was inquisitive by this unfortunate incident to visit other butcher shops in Williamsburg, Boro Park and other places.

Alas!!! Much to my sorrow, I was convinced they were all alike in that their knowledge in the laws and practice of nikkur is very very weak. The main part of their work being to remove the veins of the blood and to remove the membrane of the chelev.

the chelev of the flanks and the first stomach, whatever is on the front quarters, etc., but they do not perform nikkur. The Orthodox public stumble inadvertently upon the prohibition of eating chelev, something that contaminates every Jewish soul and clogs the brain and heart, thereby causing many troubles for Israel, may the L-rd save us!

The only solution is to appoint G-d-fearing **menakkerim** and mashgichim, who are well-versed in all halachos in the practice and skill of **nikkur** in the traditional manner. Meanwhile whoever fears for his soul should be extremely careful not to contaminate himself with the prohibition of **chelev**, which is very severe (punishable by Koris) which results in many serious troubles both spiritually and physically, G-d forbid.

And in this merit, he will dwell securely until the just decision is promulgated that everything will be rectified, and in the merit of avoiding prohibited foods, we will soon be privileged to enjoy the feast of the Leviasan as is delineated in the Rabbinic writings.

May the Al-mighty heal our breaches and say, "Enough," to our troubles!

Writing for the rescue of the holy Torah in Israel

Mordechai Gabriel Malachi

Publicized in U.S.A. in 5739

#### THE WITNESSES' DEMAND

We, the above signed, turn with this with a heartfelt appeal to the Orthodox community in general, and especially to the administration of the seminary "Halachah Lemasseh," that they establish a qualified rabbinical court without interests, to whom we will be able to submit our testimony face to face, and with G-d's help we are prepared to come before the court and testify concerning all the aforementioned and the court will arrange the matter according to the true view of the Torah.

And as witnesses, the obligation rests upon us to arouse and to shout that no one eat any meat of animals until the court is arranged and the matter be completely rectified according to the law of the Torah, and you shall put a knife into your throat if you have a hearty appetite!!

See! We have warned you, and we have saved our souls!

\*Testimony of...

Testimony of...

Testimony of...

\*The names in their entirety are known in the Seminary "HALACHAH LEMAASEH," and to prominent rabbis and grand rabbis in the United States.

#### **CHAPTER 8**

A LETTER RECEIVED FROM WILLIAMSBURG, FROM A PROMINENT EXPERT MENAKKER TO THE SEMINARY "HALACHAH LEMAASEH"

Tammuz 5742

Peace and blessing...

I noticed a book from the Seminary "Halachah Lemaaseh," entitled, "The status of Nikkur in the United States," first edition, and after perusing two or three paragraphs, my eyes lit up and I venture to say that the Holy Spirit has manifested itself in our study-hall, for from the contents of the book it appears that according to the testimony and direction of the menakkerim of the Orthodox Jewish Community and over them all, the outstanding one of the group, the head of the shochtim, inspectors of the lungs and the menakkerim (known among his acquaintances as a hidden tzaddik), Rabbi Gad Trovitz, Jews in America eat chelev, since they do not perform nikkur according to the guidelines that you write and you note that you received information that in America, large communities of religious Jews, through lack of knowledge of nikkur, stumble upon chelev, punishable by Koris.

Moreover, Rabbi Zalman Brizel, who wages the wars of the L-rd from his youth (known among the G-d-fearing in Jerusalem) that he could not believe his ears that they eat chelev in the United States until they sent

(from your seminary) experts, G-d-fearing men, wherein it became known that it was sadly a fact.

The very last one presented the harshest testimony, the expert menakker (famed for his great acts to strengthen the observance of the halachah, Rabbi Mordechai Malachi, who personally saw in America, in Williamsburg, Boro Park and Monsey, a tremendous neglect in the field of nikkur, that they cut meat and say, 'it is chelev' and they leave over Torah-prohibited chelev and say, that 'it is kosher.'

You should know that all your words are true and iust and I have come with this letter just to lend a little support to your words, that I can myself testify and thereby strengthen your testimony, to prove that all your words are true and are not at all exaggerated.

On the eighth of Sivan this year, 5742, there was an important meeting in the office of the Central Rabbinical Congress of the United States and Canada wherein people from all walks of life participated: rabbis, rabbinical judges, tens of **menakkerim**, and in order not to exaggerate, I will record in detail the terrible deterioration that manifested itself there (they placed on the table various cuts of meat upon which to perform **nikkur**).

1) From among the **menakkerim** who justified their deeds as being Hungarian custom, it became known that they have no established custom, but each one performed **nikkur** in a different manner, both in practice and in understanding what is **chelev** and what is shuman (kosher fat) and just as their faces are

different, so are their deeds different and who could be foolish enough to believe that in Hungary there were tens of different customs when the books of nikkur by the Hungarian menakkerim, "Giv'as Pinchas," and others, do not even allude to this (and surely the other main books of nikkur, such as Ohel Yitzchak, Zevach Sh'muel, Tzinnah David, and others), hence any sensible person, will laugh at such excuses.

I pondered to myself, countless times, wondering how it is possible to have a custom to be lenient in a matter not mentioned in Ramo and other books customary to be lenient? With such an argument the Torah will be nullified, for anyone will do what he so desires in shechitah, inspection of the lungs and in any mitzvah of the Torah, such as permitting an agunah to remarry claiming that, that was the custom in a certain country and even if the Shulchan Aruch says the opposite, he will maintain a custom supersedes a halachah since this is included in what the Rabbis said, that if one wants to lie, he will state that his witnesses live far away.

I must confess that amongst all those who cried, "Hungarian custom," not one showed a certificate from the great rabbis and not even from the menakkerim there (and I think that even if one would be found, he would still need testing, because in many places nikkur was already neglected since the rabbis knew nothing of nikkur, as the Giv'as Pinchas writes in the introduction).

2) I had definite proof that the menakkerim (who called themselves Hungarian menakkerim) do not

know anything, because anyone versed in his work and craft, knows very well that the knowledge of nikkur does not consist only of knowing what chelev is and what shuman is, but it is also involved with the skill removing the chelev, the membranes, the sinews and the fats that draw without including any of the meat, for just as one may not leave over even a minute amount of chelev, so may one not waste Jewish money needlessly and the impression I received was that in their desire to cleanse the pieces put before them of any appearance of white — for they did not know how to differentiate between chelev and shuman — they cut off and discarded many whole strips of meat and shuman, that were really not chelev.

They erred in two things: one, that they removed shuman unnecessarily (because of ignorance) thereby committing the sin of wasting Jewish money, for even a penny's worth may not be destroyed for nothing, certainly when it amounts to much more than this.

It was a wonder that after all the work that one menakker put in to remove every trace of white stuck to it, whether it was chelev or shuman, another menakker whispered into the ear of his friend standing next to him and with a smile on his lips, pointed to the first one and said, "That menakker is a liar; he shows himself as though he performs nikkur like that in the store, but he surely does not."

One accustomed to the craft of **nikkur** will realize at first sight by looking at the **menakker**, how he grasps the piece of meat and how he behaves with it, whether

he is versed in the craft of **nikkur** and its halachos or not, and if he knows how to peel or not,, and the behavior of these **menakkerim** were such as to reveal their total ignorance of the craft.

3) There was a liver, upon which they did not perform **nikkur** properly and left over remnants. The wonder was that the **menakker** who left over **chelev** on the liver was angrily complaining the whole time about the matter of the test, as though to say, "Why do you need this test? We are all versed in **nikkur**, in all its details." And he was the one who did not perform **nikkur** properly.

I'll mention another wonder, that one rabbi remarked about the liver upon which a little chelev remained, "What is all this tumult? That is only Rabbinical prohibited." A menakker retorted, "Please excuse me; fowl in milk is also only Rabbinically prohibited." And I wonder why that rabbi takes the trouble to give out decisions about the appearance of blood? Why doesn't he publicize a general permission, that it is only Rabbinically prohibited. Why does he take the lulav on Sukkos after the first day? It is only a Rabbinic enactment. Why does he pray every day? According to many authorities it is only a Rabbinic requirement, and Hallel on Rosh Chodesh in only a custom, and cholov akkum is only Rabbinically prohibited, and all blessings for food, except Grace after Meals and the blessing after fruits and grain and wine, are all Rabbinic enactments. Shall we abolish them, G-d forbid? And why do we salt meat? When it is cooked, it is cooked blood, which is only Rabbinically prohibited, as are many mitzvos. May G-d save us from such a view!

- 4) Now the spleen is known to contain **chelev** that, according to all authorities, is prohibited by the Torah, and even there a great neglect was found, but I wish not to write the details of that episode. Let that suffice.
- 5) They placed a navel on the table. Now, this belongs to the hind quarters. Since we have no menakkerim in America for the hind quarters, one of them called out that "it is not edible." The second replied, "But they take it for chopped meat and salami." The first one retorted, "But we don't make salami." Go, complain to the salami factory. The second one replied, "But the butchers grind it for chopped meat," and they had no answer. Then one spoke up and answered that 'we can't be blamed'. Only the owners of the slaughterhouses, the wholesalers, who send this cut into the stores, (this is like one who eats treifos, and when someone asked him why, he replied, "What can I do if there is a treifah butcher shop near my house and they send me meat, and the rabbis said in such a case, what shall the son do not to sin?
  - 6) They went off on another subject, to the well-known question of why the meat between the twelfth and thirteenth ribs is brought into the store and it is cut straight down, not diagonally to the navel, and this requires knowledge of menakker of the hind quarters, and from all books of nikkur as it is known and as the Chasam Sofer, too, writes that it needs nikkur, at

least, and it was announced unanimously that no one knew how to perform nikkur on it, and that, usually, they do not perform nikkur on it at all in the United States, but eat it with all its fat (chelev), and I was astounded for two reasons: one, how do menakkerim who do not know how to perform nikkur on this meat, bother with it? Secondly, in most places (almost all) in Hungary they brought to the stores only ten or eleven ribs, but no more. If so, in Williamsburg and Boro Park, the home of thousands of families of Hungarian immigrants, who permitted the butchers to feed them this meat without their knowledge? Aren't they required to follow the custom of their fathers?

See Ohel Yitzchak (the author of which was from Hungary — as is written in the frontispiece) in "Akeres Habais" ch. 3, letter zaf, where he writes: The meat between the twelfth and the thirteenth ribs belongs to the hind quarters and requires nikkur by an expert menakker. It is also brought in Giv'as Pinchas (a great rabbi from Hungary) and see further in Noda Beehudah, second edition, ch. 31, in Responsa Beth Shlomo, and it is quoted in your booklet in the decision by the Rabbinical Court.

Moreover, according to the aforementioned authorities, that belongs to the hind quarters and so was accepted in Hungary in most places for which reason they did not bring it into the stores.

Accordingly, no one may perform nikkur on it

unless he has certification for nikkur of the hind quarters, for that is the ruling of all the halachic authorities, that it is prohibited to perform nikkur on the hind quarters without special certification, yet there was not one menakker out of all those present who had certification even for the front quarters, let alone the hind quarters.

Moreover, even in the places where they used it, they had to perform nikkur on it, but to take the meat between the twelfth and the thirteenth ribs without nikkur, whoever thought of such a thing? And from what I understood from the menakkerim, many of them do not perform nikkur on it at all.

I cannot contain the feelings of my heart. When I sat there at that meeting, fear and darkness fell upon me, and I started to think of the terrible confusion I was witnessing. On the one side sat the rabbis, with the aim of judging and determining who was right and who was wrong and according to what I saw, they knew absolutely nothing about nikkur. If so, how could they possibly judge matters about which they were totally unfamiliar?

It was obvious that this was one big unfortunate ioke, until even at night, when I lay upon my bed, I could not rest. Had I really witnessed that scene while I was awake? Perhaps it was only a dream. It is indeed a wonder, for I had never before seen rabbis and judges sitting down to judge a matter in which they were not knowledgeable.

Also, I perceived that the menakkerim recognized that the rabbis were unfamiliar with the matter of nikkur and used this opportunity to shout aloud, "This was undoubtedly the custom in Hungary," as they wished, for the rabbis could not contradict them, and in addition to what they realize — each menakker in his own store - that the rabbi never remarked or even looked at the nikkur performed in the store (as I myself can testify, having worked in a place for many years and not even once did the rabbi who gave the hechsher enter the store to examine my nikkur). At the time of the meeting, all the emptiness and the errors in the knowledge of the rabbis on the subject of nikkur even of the front quarters, (let alone the hind quarters) became manifest for at the time of the discussions and debates between the tens of opinions what the custom of Hungary was, the rabbis sat quietly and did not know to distinguish between good and bad. They only gazed at all that was transpiring, nothing else.

It still remains in the thoughts of my heart the fear the rabbis had of their butcher-menakker, as opposed to the earlier generations when the opposite was true.

But we are worried about the first problem, and it is obviously a grave complaint against them. Is this the way we learned from our forefathers and our rabbis from years back? If they want to examine the knowledge of the **menakkerim**, do they sit together,

rabbis and judges and look at what is transpiring as a beings. human without at gazes understanding what is going on before them? Even if those rabbis were experts in the field of nikkur, that would be no way to examine menakkerim, because, if the menakker is sly and knows his work, he can easily trick the rabbis by performing nikkur properly in their presence and doing as he pleases in the store. Although no pitfall resulted from this test, since it was discovered that the menakkerim were indeed, ignorant of the laws of nikkur, and even though all of them knew and realized that here they had to work with all their mental and physical strength, but what the will desires, the lack of knowledge of the craft withholds, since they do not know what to do.

But the truth of the matter is that this is not the proper way to investigate the deeds of **menakkerim**, since there was the possibility that they would know what to do, but would not do it in the store. However, I gave the rabbis the benefit of the doubt, for if they do not know anything about **nikkur**, neither do they know how to test **nikkur**.

Now that your book concerning the status of nikkur in the United States enlightened my eyes, it afforded me great pleasure to see that you have initiated action in so great matter upon which all Judaism depends, as is explained in Responsa Divrei Chaim, and I saw that "you hit the nail on the head" in your evaluation of the situation in America. Had I not seen it with my own eyes, it would have been far removed for me to believe

Orthodox stores, such as in Williamsburg, Boro Park and the like, but now that I have seen it with my own eyes, everything is unfortunately true and now I call aloud.

"Be strong and of good courage, neither fear nor cringe, nor be alarmed, for the L-rd goes before you and it is not fitting that the truth be cowardly or shy."

Writing with reverence for those who uphold the faith, (signed)..., Menakker in U.S.A.

\* \* \*

# DECLARATION CHAPTER 9

DECLARATION!!! As regards the question many ask, that in the year 5739 a statement was publicized by numerous rabbis who attested to the fact that there is no problem with the **nikkur** and that everything is being done in traditional manner and that even the most scrupulously observant may eat their fill. If so, what is new today? In fact, the answer is alluded to in the question, for this document is predated and it has already expired after three years have passed, for then the discussion concerned only one detail and even in that alone the question was not submitted to the great rabbis as it should have been. (So we heard explicitly from rabbis who participated in the meeting), and since

then, the discussion has changed a thousandfold, since many matters not known to the rabbis then, were discovered, and possibly, the situation has changed for the worse between and now (as it appears from the above testimonies). Let us enumerte many of the new things that have been discovered now, which were not discussed then:

- 1) They sell also from the hind quarters of the animal.
- 2) The neglect of nikkur in almost all chelev in the front quarters, (in details not discussed then).
- 3) There is no supervision over the menakkerim (a matter not discussed at all in 5739).
- 4) The rabbis are not at all learned in the field of nikkur, (this became revealed only recently to us and that a few of them leafed through some books superficially for a few weeks, does not come into consideration, as it is known that in order to understand and decide in these profound matters, one must study and learn and serve at least a year or two under the tutelage of expert menakkerim who have certification handed down from generation to generation, also on the hind quarters. Without this, they are regarded as pupils who do not have enough experience and who destroy the world with their erroneous decisions, as we have seen several weeks ago concerning one prominent rabbi).

If so, whoever relies on the "expired note" of three years ago, takes upon himself the responsibility of his own consumption of chelev, punishable by Koris as well as that of his family, on his own shoulders, because, according to the Torah, and according to common sense, that "note" has no longer any validity.

Incidentally, It is to be noted that several months ago, the rabbis again met to discuss the matter of chelev and it was revealed before all those present that all the aforementioned points (1-3) are still valid (and as is related above in a letter written by one of the menakkerim who participated there). (And as we have heard, the great tumult that encompasses the Diaspora in these days concerning the pitfall of chelev being fed to myriads of thousands of Jews, men, women, and children, originates from there, spread by some of those present at that meeting (who personally revealed what transpired there).



the contract of the second

# CHAPTER 10 THIS ALWAYS TOOK PLACE

Since many cry that it is inconceivable in a place where there is hashgachah by strictly Orthodox rabbis, that the meat should not be properly prepared and if the rabbi is trusted to decide on other matters of prohibition and permissibility, he should be believed that there is no chelev in the meat, we therefore find it appropriate to show the reader that two hundred years ago and more, (in the time of Marharshal, even in places where there were great rabbis, outstanding in Torah and fear of G-d, tenfold as great as the rabbis of our time), there were, nevertheless, great pitfalls, and mainly because nikkur is hard work, especially to be careful not to leave over a minute amount of chelev, and also because there is much ignorance (and it is impossible to explain it to someone unfamiliar with with) and from there everyone can judge that it can surely happen in our humble generation that is very possible that the butchers are lazy in their performance of nikkur, since the inhabitants of the United States are, to a large extent, immigrants from Hungary who have no knowledge of these parts at all. The following are exerpts from books on this matter:

1) We find in Tzinnah David, by Rabbi David Deutsch o.b.m. (one of the greatest books on nikkur, 5508): I saw menakkerim cutting meat from chelev and saying, "This is chelev," and about real chelev they would say, "this is kosher." Sometimes they opposed me with audacity and said, "This is

the way we were taught, and this is our custom from long ago, and they regarded me as in error, when they said, "If you are right, why don't the great rabbis, the sages of the generation, admonish us about this?" And, in my humble state, I replied, "The rabbis who promulgate halachic decisions surely do not know of this pitfall, and concerning your custom I say, "They are a perverse generation, and their custom (ATTA).

- 2) Yam shel Shlomo, Perek Gid Hanasheh, ch. 19: I am the person who heard and saw that most of our menakkerim, even though they are stringent to cut off even what is permissible, yet many time I found that they treated chelev lightly. Therefore, I took upon myself...
- 3) Maharam Mintz innovated that one should not rely on meat upon which nikkur has been performed until another expert menakker examines it, because it occurs that even after nikkur the meat is left not completely rectified properly (mentioned in Yam shel Shlomo ad loc.).
  - 4) No religious person should rely on any menakker, unless he recognizes that he is G-d-fearing and well-versed in the work of nikkur (Yam shel Shlomo, Chullin 1:2).
  - **5)** Sefer Beis Yitzchak (Yoreh Deah ch. 64) Admonition to the rabbis, who relinquished their iurisdiction over the **menakkerim** and do not supervise them (i.e. they neglected to study the laws of **nikkur**

intensively as is proper) and rely on the menakkerim who learned nikkur one from the other, and sometimes the teacher did not learn, so how can the pupil know? Moreover, in the inside of the animal, everybody is engaged; women, slaves, children, and especially the shochtim of our time, who recently learned shechitah and bedikah and received certification from the rabbi, but did not see nikkur and know nothing about it, yet after being appointed as shochet and inspector of lunas. appoint themselves menakkerim, and the public relies upon them, without any supervision. All of this is due to the fact that the rabbis themselves are not well-versed in this field. Therefore, the rabbi himself must learn well the procedure of nikkur of the front quarters (quoted in the introduction of Giv'as Pinchas).

6) I am engaged in nikkur many years, and I have been in many large and small towns, and I have seen among our many sins that there are many pitfalls, and I called it to their attention, and they all thanked me (Giv'as Pinchas, Law of Nikkur).

From there we see that even in Hungary there were already serious pitfalls in many places, and if one shows a writ of certification that he received it there, it may have doubtful validity.

7) Toras Hanikkur HaYerushalmi: Why did the great rabbis, who have thorough knowledge in all fields of Torah, completely neglect the study of these halachos, which are not halachos for the Messiach, but very practical halachos? He replies that in other fields

- of Torah, one who learns the Gemara, the early and later commentries thoroughly, can gain knowledge in the matters he is studying. This is not so concerning these halachos, for if one does not engage in the practice of these halachos, they remain devoid of meaning, like the esoteric, hidden parts of the Torah, and the neglect in this field is overwhelming. Consequently, many stumble on the prohibition of chelev, even those who observe stringently all mitzvos, both minor and major.
- 8) In the decision of the Rabbinical Court of Jerusalem. The neglect of the matter of nikkur is very great, that any menakker teaches and instructs whomever he so pleases. Within a short time, he is initiated into the profession of nikkur without any certification, and in fact, the one he claims to have learned from requires certification. Thus, the pitfall of giving people chelev and blood to eat, is very great, even though they are punishable by Koris, G-d forbid.
- 9) Pri Megadim on Orach Chaim (Procedure of the inquirer in Orach Chaim, 2:1): And in our many sins, nowadays, they do not learn the laws of nikkur, and it is given over to anyone. It is most fitting for every rabbi to learn nikkur who will then be qualified to lead his flock aright since the responsibility always lies upon him either way.
- 10) The great gaon, noted for his intensive knowledge of Torah and his fear of G-d, Rabbi Jonathan Eibenshutz o.b.m., in his work, Kereisi, end of ch. 65:

Nowadays, one should rule stringently not to rely on the assumed integrity of the menakker, since there are many stringencies and the bother is hard for him. Moreover, most of them are not learned in Torah hence we may not rely in nikkur on anyone except one well-versed in nikkur and a G-d-fearing man since his youth. He writes further.

Since the time I reached my own understanding, that I learned the laws of **nikkur** to be well-versed in them and in their names, I did not rely on a **menakker**. I ate only the meat upon which I personally performed **nikkur**. Hence, I ate from the toil of my hands.

Judge from this the gravity of the prohibition of chelev. Now it is obvious that the great Rabbi Eibenschutz was very strict and exacting with the menakker of his city, that he do everything in the best possible manner, with a thorough and strict supervision and he, nevertheless, did not rely on this for himself, knowing that, although according to the Torah, we may rely on menakkerim, but since he knew that even if one eats chelev with permission, his heart and mind become clogged, he did not wish to rely on anyone, only on what he himself performed.

We conclude from all the aforementioned.

There were always breaches in the matter of nikkur of chelev, and in every generation, Satan and his company rise up against to destroy us, yet since the time of Maharshal and even earlier. Whomever G-d inspired, merited to save himself from the snare of the trappers. Whoever reads

these books will surely think that if he had lived in those generations he would have risen up with dedication to save his soul and the soul of the members of his family, to abstain from the meat of those menakkerim who neglect their work, not performing nikkur as it should be performed. His mercy is aroused concerning the Jewish children who stumbled inadvertently, but he does not realize that he, himself, is now standing in a similar situation, a real test, and he, too, will be recorded in the memorial book after decades, that he was living at the time that the House of Israel stumbled on the sin of eating chelev, even chelev prohibited by the Torah, in a horrible manner. Now why does he have to wait to be included among the stumblers, G-d forbid, whose names will be inscribed to eternity? Now one should surely abstain from eating meat of animals, rather than eat chelev all his life, either unintentionally or close to intentionally, since he read all the above. Whoever tries to purify himself, G-d helps him.

\* \* \*

### CHAPTER 11 GUIDE TO THE STUDY OF NIKKUR LEARNING NIKKUR FROM BOOKS

THE GREAT CALAMITY LIABLE TO RESULT FROM SOME SCHOLARS AND RABBIS

Those who learn **nikkur** from books without practical study of the work of expert **menakkerim**, to

understand each detail, to compare what is written in the books to the reality, virtually destroys worlds, and the greater his influence on the public, the pitfall destined to result from his decisions and views and the responsibility of those who stumble on Torah-prohibited chelev and Rabbinically prohibited chelev generation after generation until the coming of the Meshiach will be discredited to him and charged to his account.

But, you should know that it is not sufficient to learn from an ordinary **menakker**, for among them, too, there is a great pitfall as is expounded upon in many books (see above ch. 10), hence the rabbis have already complained bitterly about this, for this is one of the causes of the continuation of the breach in this field for generation after generation because of the ignorant **menakker** teaches his pupil according to his own way, and the error becomes compounded and deeply rooted, for if his teacher did not learn, how can the pupil know?

The way to extricate ourselves from this pitfall is to learn exclusively from an expert **menakker** who has certification from the great rabbis and the geonim of the generation (who know not to ordain anyone who did not learn from a real expert) or certification from generation to generation, i.e. that the teacher who taught him was certified by someone who was certified by someone who was certified by someone who was certified by a certain gaon and tzaddik, as it is today with the greatest **menakkerim** of the Holy Land, that all the procedure of their **nikkur** was established by the two saints and sages, Rabbi Joshua Leib Diskin o.b.m. and Rabbi Samuel Salant o.b.m. together with their rabbinical courts.

For emphasis, we cite what the geonim write in their books explicitly that it is impossible to learn **nikkur** 

from books alone. (A continuation of this will appear further in the following chapter.)

1) Sefer Beis Yitzchak, laws of nikkur (Akeres Habais 4.6, Amudei Zahav 9): One must warn the populace that one who is not learned (in this field) and did not learn the procedure of nikkur from an expert menakker, even if he is an accomplished scholar, G-d forbid that he approach the profession of nikkur to engage in it (it is understood that the same applies to making decisions and expressing opinions, which are, on the contrary, of more gravity, because one who engages in it, at most will cause those who eat of that meat to stumble, but whoever teaches the public with an improper expression, like one who says, "Those who say, 'Hungarian nikkur,' are right," causes myriads of thousands of Jews to stumble for many years with many thousands of olive-sized pieces of Torah-prohibited chelev) for that is something that requires study and much practice, and its practice is more important that its study.

Although the practice and procedure of nikkur are explained and described well in books, there is no comparison between seeing and hearing, for one must see it with his own eyes, something impossible to learn from books, from whence he can easily come to grave pitfalls.

**2**\$ In **Sefer Moreh Lazovechim** (by the rabbi of **Wurzburg**, about whom the gaon, the author of **Aruch Laner** calls, "The marvelous gaon, the pillar of faith")20:5:

It is well-known to all those well-versed in halachah, that whoever wishes to engage in the profession of **nikkur**, must first study those books that deal with these halachos at length and explain their various

divisions according to law and custom (that intimates that even studying the Shulchan Aruch and its commentaries are not sufficient) and additionally, he must learn the practice of nikkur by seeing it done by an expert menakker, in order that he understand thoroughly the identification of all the sinews and the membranes tht are prohibited because of chelev and because of blood and where they are found in the cuts and limbs of the animal in order to be able to find them readily and definitely and remove them completley and exactly, as Ramo, too, writes in 64:6 and 65:8. It is, therefore, obvious that with this book we do not intend to teach one the practical application of the halachah from them alone, without supplementing them with study in other books and without a teacher who is an expert menakker.

- 3) In Sefer Hanikkur by Rasha (acronym signifying Rabbi Shlomo Altman, rabbi in Warsaw 5679). Whoever wishes to know and understand, must learn constantly from an expert menakker and stand next to him during his work. Otherwise, it is impossible to acquire the required knowledge.
- 4) In Sefer Toras Hanikkur HaYerushalmi: In other fields of Torah, one who learns the Gemara, the early and later commentries thoroughly, can gain knowledge in the matters he is studying. This is not so concerning these halachos, for if one does not engage in the practice of these halachos, they remain devoid of meaning, like the esoteric, hidden parts of the Torah, and the neglect in this field is overwhelming. Consequently, many stumble on the prohibition of chelev, even those who observe stringently all mitzvos, both minor and major.

There is much more in the books of nikkur, but for the sake of brevity, we have not cited anymore.

**\* \* \*** 

# CHAPTER 12

Responsibility of Expressing
Opinions, Deciding and
Granting Certification
Erroneous Decision by the Rabbi

After we have already explained from authors and books that, concerning the practice of nikkur, the rabbis stated: Its practice is more important than its study and without practice many times under the tutelage of a really expert menakker, no one knows anything about nikkur and all his decisions are merely a pitfall for the public. Consequently, it is astounding that rabbis who never learned or practiced nikkur until recently in America and who looked a little in books and spoke sparingly with menakkerim, should express view on nikkur like experts. It is really astonishing. All their knowledge is but from books, for, what the menakkerim teach them must first be verified and these menakkerim are blamed for feeding chelev to Jews. How painful it is that the rabbis who wish to their view and decide whether the express themselves, "Hungarian who call menakkerim custom," are right, or whether those who claim that those who call themselves. "Hungarian menakkerim" do not know their business and leave over membranes, sinews and other things in large measure. Yet, these very same rabbis, whose eyes are not yet opened in this field, when they come to decide that they are right. Isn't this a tragic joke? Everyone who hears this will laugh at it with disgust, for the rabbi who learned from the **menakker** accused of neglecting his **nikkur**, should come and testify about his teacher (from whom he learned all his knowlege) that he is satisfactory, after the **menakker** taught him the procedure of his **nikkur** and testified concerning his deeds that such and such was practiced in Hungary, the rabbi comes to testify that the **menakker** performs properly and that so was the custom in Hungary.

If they continue on this crooked road, after a time the situation will deteriorate more and more with the low state of the generation, and they will come yet, G-d forbid, to give certifications to **menakkerim** on this basis, and this will result in the destruction of the faith and of all Judaism, may G-d protect us from this stumbling block!

We testify concerning a great rabbi (The honor of Gd is to conceal a thing) who imagined himself wellversed in the practice of nikkur (after a little studying and looking through books, and a conversation with inferior menakkerim) we were thoroughly astounded that he knew nothing of the subject and erred in many simple things, that anyone with a little knowledge of nikkur would not err and according to his imagination, that he already understands well the matter of nikkur, he is prepared to testify on what parts nikur must be performed and on what parts it need not and if this matter continues in this manner, they will probably start to ordain menakkerim according to their views and their convenience. Every G-d-fearing Jew will quake when he hears of this danger. Our soul cries in secret for the calamity destined to result from this both spiritually and physically.

# The Course of Study for a Menakker

Not only does the learning from a menakker who is in error perpetuate the error from the teacher to the pupil, but even if the menakker is really an expert, it is impossible for the pupil to be well-versed in the topic of nikkur to perform nikkur in practice unless he studies under his tutelage for at least a year. Very often does a whole year not suffice to be really well-versed in all the details until close to two years. Now all this applies to one who wishes to learn with the intention of practicing nikkur under the supervision of a chief menakker who overlooks his work. There is an additional condition that during that time, he tried to perform nikkur many times when his teacher, the menakker stands over him to see whether he performs his work properly.

# The Course of Study for One Who Grants Certification

But one who wishes to learn to be well-versed in the practice of nikkur with the intention of granting certification to menakkerim based on his knowledge, must learn from books a very long time concerning the nikkur of the front quarters, and also the hind quarters, in conjunction with scrutiny of the work of expert menakkerim (who have certification originating from famous geonim) in the nikkur of the front quarters and also of the hind quarters for many years, for if he is not well-versed in the nikkur of the hind quarters and he grants certification for the front quarters, he will have innumerable failures of great magnitude (as is known to menakkerim of the hind quarters) (and as it is today — this being not the place to elaborate) and in addition to this, also practical deeds and not only to be well-versed in the practice of nikkur, but also to know all the customs of all countries, so that if a deceiver comes to trick him by stating that such was the custom in Hungary, or the like, or if he says that in a certain place they sold meat past the twelfth rib, he can intelligently contradict him; unlike today, that the rabbi believes every menakker as though his words were a halachah from Moses on Sinai. Furthermore, he requires very much experience with many expert menakkerim (for who is a wise man? One who learns from everyone), since he wishes to take upon himself the grave responsibility of the foundation of Judaism that depends on the eating of thousands and thousands of olive-sized pieces of meat to all those dependent on his giving certification until the end of all time.

# He is reprimanded

Now you will understand that when we saw with our very own eyes that a great rabbi, after scanning books for about a month and with short menakkerim with conversation qualifications are highly questionable wished to take upon himself the great responsibility to render decisions to those who inquire of the law of G-d, that the nikkur of those menakkerim (who cause the public to stumble) who argue (to justify their failure and shortcoming) that, that was the Hungarian nikkur and he is so stubborn that it is impossible to change his mind, even they are opposed by exceptional geonim in the field of nikkur, who spent countless years in its study and practice also on the hind quarters and who are known throughout the country by name and that their certification dates back generation after generation from those two tzaddikim Rabbi Joshua Leib Diskin of Blessed memory, and Rabbi Samuel Salant o.b.m. and their rabbinical court who have already trained pupils who are extremely expert in this field. Nevertheless, he still does not hesitate to justify the lazy butchers and their argument of "Hungarian custom," and to vindicate them. He is definitely deservant of a reprimand until he is willing to rectify the matter with the proper stringency.

\*\*\*

# CHAPTER 16 AND YOU SHALL CHOOSE LIFE Request and Appeals!!!

Beloved children of Isarel, descendants of the Patriarchs, Abraham, Isaac, and Jacob, whose forebears stood at Mount Sinai:

You should know that the foundation and the permanence of the Jewish people, who believe in G-d and His Torah as it was handed over to us from generation to generation, is primarily the strict observant of the dietary laws. Without this, many Jews are led to apostasy, G-d forbid (Pri Chadash, Yoreh Deah 81) and entire countries leave the faith (Responsa Divrei Chaim, Vol. 1, Chap. 6) and it brings within its fold calamities upon the Jewish people, G-d forbid (Chofetz Chaim).

It is likewise definite that **nikkur** of **chelev** was always counted among the fields in which pitfalls were common. This is because of the ignorance of **menakkerim** and the rabbis, as well as the slothfulness in doing the work with exactitude. Now the children of Israel were tempted by paganism in every generation. It was those who passed

# in the United States

this test and also observed strictly the laws of prohibited food and drink, who merited leaving pure and holy generations, from whom a chain or progeny blessed by Gdhas emanated from then until the present and from today until the coming of the righteous Messiach.

Now, my brethren, do no harm, when we recite all that is in our heart. The entire Jewish people hangs in the balance. Every Jewish soul bears much weight.

Everyone can choose the path in which will bring him long blessed life with all the goodness in this world in addition to the reward in store for the World to Come if he avoids a prohibition listed among the most stringent, those punishable by Koris and those that clog the heart of the souls of the great and the small separates the soul from its root, until it is entirely cut off from the World to Come (as it stated in the holy Zohar quoted by Yesode Veshoresh Ha'avodah, Gate 7). This is the prohibition of chelev, punishable by Koris like chometz on Pesach. Now every Gd-fearing person, who fears for his everlasting soul and for that of his children dare not feel at rest by false assurances, for perhaps they are not true, or with any other kinds of assurances, since thereby he is endangering his life and those of his children for all time. Even eating chelev inadvertently destroys from the soul to the flesh, surely to behave in this manner all one's life. Especially is this true, when we see trouble increasing daily, young people are being taken from the world and other troubles and sicknesses, which we hesitate to print, take their toll of men, women, and children, much more than usual. Everyone wonders and asks, "What is this that G-d has done to us?" Yet no one thinks that perhaps we have not paid enough attention to the growing reports that daily increase, that the butcher shops are full of chelev that is punishably by Koris! They turn their backs to these reports as though they do not pertain to them in any way. They do not give the matter any thought at all. In the manner they ignore the reports about **chelev**, so are they ignored by Gd in their time of need and distress. This is similar to what the Rabbis stated on the verse: "And I separated you from the peoples to be Mine." If you are separated from prohibited foods, you are Mine, and if not, you belong to Nebuchadnezzar and his like.

### CHAPTER 14 TO AVOID EVEN A DOUBTFUL CASE OF CHELEV

In conclusion of all the aforementioned, whose heart will not fear and whose hands will not shake when he picks up a piece of animal flesh and puts it into his mouth without a definite clarification that the **chelev** has been removed properly?

Indeed, even if the question would be of a doubtful case of **chelev**, it would still be highly advisable and intelligent to abstain from eating such meat, for in the Torah we find the penalty of Koris for eating prohibited foods in only four cases: 1) Eating chometz on Pesach. 2) Eating on Yom Kippur. 3) Eating **chelev**, and 4) Eating blood. In the case of chometz on Pesach and eating on Yom Kippur, every simple Jew will quake in the fear of infracting these prohibitions, even if there is only a slight chance, e.g. if there is a rumor that a food contains chometz and so it is with Yom Kippur. Why should the matter of **chelev** be looked upon or felt to be of any lesser degree than the other 3 cases mentioned?

Moreover, even if one ate something that was possibly **chelev**, when the Temple existed, he would be required to

bring a guilt-offering to protect him from agonies until he found out definitely what it was, as is delineated in the tractate Kerithus and in other places. Now how can we allow ourselves to eat something for which one must bring a sacrifice carrying along with other dangerous circumstances.

See Rabbenu Yonah's Commentry on the beginning of Berachos, where he writes that a doubtful case of a sin requires more repentance than a defenite commitment of a sin, for a person regrets his sin more when he is certain that he has committed in than when he does not know definitely. Therefore, a doubtful guilt-offering was to be more expensive than a sin-offering. This This is delineated in Kerisus 22, which see. ibid.

See also Abos d'Rabbi Nathan, ch. 30: Rabbi Meir says: Whoever commits a doubtful sin is accounted as though he has committed a definite sin: How so? If a person sins and his sin is known to him, he brings a sin-offering for a sela (a coin), whereas if it is uncertain whether he sinned, he brings a doubtful guilt-offering for two sela'im (2 coins).

It is indeed the decided halachah: Ramo, Orach Chaim 603: One needs to repent of a doubtful sin more than of a definite one. See further in books of the poskim, where it is explained that, concerning atonement and repentance, one must fear even a chance of less than half (Reponsa; Lev Aryeh on Chullin 11, Yismach Mosheh, parshas Toledos, on the verse: "And Jacob approached," and in Responsa Avnei Zedek, Orach Chaim, 74).

See also Mesillas Yesharim, that one must avoid a doubtful sin as one does actual poison.

See also Yoreh Deah, end of ch. 116, that a devout person would not eat of an animal upon which a sage issued a decsion, and it is understood that a case of doubtful **chelev** upon which sages issued a decision,

which is prohibited by the Torah because of chelev, even simple people should not eat.

In conclusion, let us mention further what Pri Chadash writes in Yoreh Deah, ch. 81, that something interdicted by the Torah, even if it can be permitted for small children, nevertheless clogs the heart and brain, as we find a similar statement in Responsa Arugas Habosem concerning a milk from a cow that eats chometz on Pesach and in Ketzos Hashulchan, laws of Shabbos, laws concerning the critically ill, in Baddei Hashulchan he quots Netziv, that, for this reason, we slaughter for the critically ill, rather than feed him non-kosher meat that was prepared from before Shabbos, (even though a critically ill person may eat it) it neverthless, clogs the heart and brain. These facts are really awesome.

It is apropos to mention a selection from Yesode veshoresh Ha'avodah (Gate 7, Sha'ar Habechoroth) wherein he admonishes to avoid infracting a Torah prohibition although eminating from a doubt of a doubt, according to the holy Zohar, which states that who-so-ever contaminates himself with prohibited food has no share in G-d of Israel, nor in the World to Come, and he is punished for generations upon generations. This is the exact language:

It is not fit for a person to fall full length on the ground and to put his mouth into dirt and for rivulets of water to stream from his eyes, neither to be silent by day, nor to rest at night if he figures that he was not careful enough during his lifetime to avoid prohibited food, the penalty for which is more severe than for all other sins. According to the holy Zohar mentioned above, that for all sins in the Torah, even thoe punishable by death, after one has suffered his punishment in Gehinnom and with other punishments, as he was sentenced in the upper world, he has, at least, a share in the Holy One Blessed be He, and a share in the World to Come. But, one who contaminates himself with prohibited foods, has neither a share in G-d of Israel nor in the World to Come and he is punished for generations upon generations.

It does not suffice to free oneself alone with caution, but one must warn others as well.

It is stated further in the same work that according to ARI zal, one should not eat the hind quarters at all even if nikkur has been performed properly. In the United States they even sell the hind quarters without informing the public. This can rightfully be termed the height of brutality.

It is indeed astonishing that everyone avoids matzah if there is the least doubt that it may contain chometz, even if it is kosher according to the Shulchan Aurch, whereas **chelev**, which is just as severe as chometz, both of them being punishable by Koris and which pertains all year round, not only on Pesach — when he hears any kind of excuse, he is happy that he has an alibi to eat as much meat as his heart desires.

Beis Yitachak states (Akeres habais, 4:6):

No **menakker** shall let the meat out of his hand unless he examines it twice and even three times, for if a barleycorn of **chelev** is found after his **nikkur**, he is dismissed and much need be done to rectify his carelessness.

We see how very important the caution and examination after the menakkerim is, all of which has been completely abolished nowadays. We hope that by

reading this book, people will be inspired to beware of eating prohibited foods in general and particularly from eating chelev and we will merit with the help of the L-rd that His Name be sanctified through us and that the strength of Torah and the fear of G-d be renewed in all ways until we merit the coming of the Meshiach, the son of David, speedily and in our days. Amen.

# \* \* \* \* \* \* \* \* \*

# CHAPTER 15 SALAMI-SAUSAGES-BOLOGNA-FRANK-**FURTERS**

We have learned that even those who abstain from eating animal flesh because of the great pitfalls in the United States in all details of nikkur, nevertheless, make a painful error and regard delicatessen (salami, sausages, bologna, frankfurters, etc.) as kosher-hence permissible. This is a very grave error, for, not only are they manufactured from animal flesh - hence the danger is no less than that of any other meat, but it is many times worse than other meat for the following reasons:

- 1) Meat that is not sold as it is but after it is ground (e.g. chopped meat, salami, and the like, are one thousand times worse than ordinary meat, because the purchaser is unaware as to its contents. Therefore, the manufacturers include in it all wastes and fall offs of the meat and fats. Where else are they going to put it?
  - 2) Salami and the like contain at approximately 40% fat. they, therefore, take from the start, meat full of chelev. We have adequate information that they use hind quarters.

# in the United States

- 3) At the meeting of the Central Rabbinical Congress of Sivan 5742, one of the assembled noted that the part of the animal front the navel and below, which is part of the hind quarters and which contains Torah prohibited chelev, is used in the manufacture of salami.
- 4) Those familiar with the history, know very well that when these products were invented, much swindle was discovered in various countries, since it is imposswible to recognize the origin of the meat and even when most people did not know to doubt the kashrus of ordinary meat, many were careful not to use these products.
  - 5) We have various documents (from the board of health of many countries, all of whm testify unanimously that eating these products is very harmful to health and can cause cancer.
  - 6) According to the list of the board as to what causes cancer, salami and other delicatessen have concentrated six details that cause this ailment:
  - a) Animal meat, b) Fat, (Chelev and shuman are one and the same as regards health), c) Smoked meat, d) Chemicals added, e) Old meat, (Salamis are made in large quantities and are allowed to stand for a long time), f) Much salt and spices.

Here you have a concentration of six definite reasons (in addition to those being discovered every day) that cause cancer, G-d forbid, and who after reading all these reasons, will still take this meat into his house. He is responsible for endangering his own life and the lives of his family, being tantamount to one who commits suicide, G-d forbid.