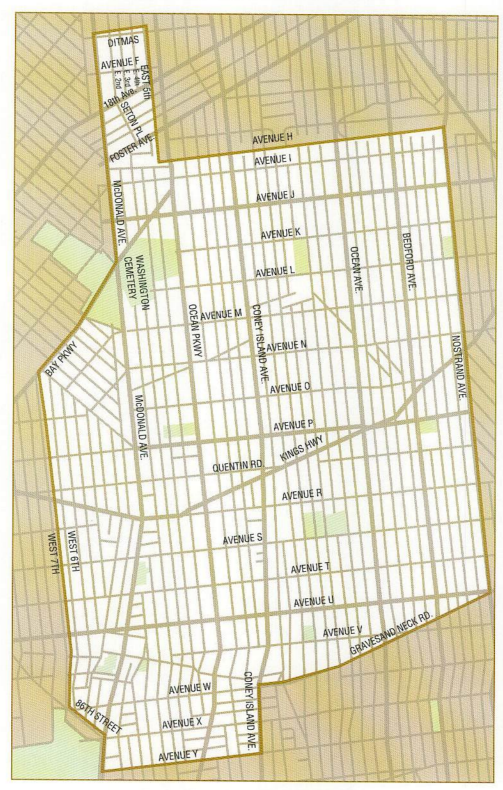


Vaad L'Tikkun Eruvin of Greater Flatbush 180 Mcdonald Avenue, Unit 226 Brooklyn, NY 11230

### Flatbush Eruv



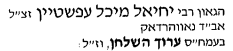
### Eruv Hotline 718-339-5904

### כשרות העירוב והשגחתו תחת פיקוח הגאון הרב בנציון הלוי וואזנר שליט"א אבד"ק "שבט הלוי" מאנסי נ. י.

It is of utmost importance that one becomes familiar with the *eruv* boundaries.

Please note that the Flatbush *eruv* connects to the Boro Park *eruv* only on McDonald Avenue between Ditmas Avenue and Avenue J.

The Marine Park eruv connects to the Flatbush eruv between Avenue K and Avenue T.





"... בני מבוי כופין זה את זה, ואפילו המיעוט כופין את המרובין, לעשות לחי או קורה, להתיר לטלטל בשבת כמו שכתב באו"ח סימן שס"ב, ובמבוי מפולש, כופין על עשיית צורת הפתח כמו שכתב שם בסימן שס"ג. ויש להסתפק בזמן הזה שמערבין הערים בצורת הפתח אף שהם רחבים ט"ז אמה, ואין בה ס" רבוא, על פי הכרעת רבינו הרמ"א שם, והרבה פוסקים חולקים על זה, אם יכול אחד לומר, לא אתן חלק בזה כי אני חושש להפוסקים האוסרים.

ויראה לי, דמכל מקום צריך ליתן אף זה שאין צריך לה. כמו כן בזה יכולים לומר לו, אף שאתה מחמיר על עצמך, מכל מקום לתקנת העיר אתה מוכרח ליתן, ואינו יכול לומר קים לי כהפוסקים האוסרין, כיון שכבר נתפשט ההיתר על פי הכרעת הרמ״א, אין שום אדם יכול לומר קים לי. ועשיית עירוב הוא מצוה כדמוכת בש״ס [עירובין ס״ח].״

(ערוך השלחן, חו״מ סימן קס״ב א



הגאון רבי **חיים ברלין** זצייל אבייד וואלאזין וירושלים בעמייח שויית **נשמת חיים**, וזייל:

יי... נתתי שמחה בלבי על אשר שמו על לבם מעכ״ת שיחי׳ וחבריו הרבנים [מורי צדק ועיני העדה דייני העיר אדעסא] לעסוק בתקון גדול כזה בעירם ... הן העיר אדעסא נודעת לרבתי עם, רוכלת עמים, ויוכל היות שס׳ רבוא בוקעים בה, ונקראת עיר של רבים, בכל פרטיה, במלא מובן המלה, ואשר על כן אם יתן ה׳ ויצליח חפצו בידו להוציא הדבר לאורה, ולתקן כל העיר ועי׳ להלן ב״דברי מלכיאל״ ב׳ יסודי היתר באדעסאן שיהיו רשאים לטלטל בתוכה ....״

(שו"ת נשמת חיים סימן כט)



הגאון רבי **חיים עוזר גראדזענסקי** זצייל אבייד ווילנא בעמייח שויית **אחיעזר**, וזייל:

"... אודות תיקון עירובין בפריז ... באתי בדברים בענין זה עם אי הרבנים הגדולים בעירנו משגיח על העירובין פה ועם הרב הגאון מוה"ר אברהם ישעי קרליץ שליט"א בבני ברק בעמח"ס "חזון איש", ואת אשר החלטנו אודיע למעכ"ת. והנה בודאי נראה שפריז היא רה"ר גמורה מה"ת ... אולם מעכ"ת כתב דבפריז ישנן ג' מחיצות מה"ת בכל ג' רוחות וגם ברוח הרביעית יש מחיצה בערך שליש, א"כ לפי זה אין להעיר פריז דין רה"ר מה"ת לכו"ע. והגם שיש פרצות ע"י הגשרים העוברים את הנהר, מכ"מ אין הם אוסרות מה"ת, כיון שהעומד מרובה הגשרים העוברים את הנהר, מכ"מ אין הם אוסרות מה"ת, כיון שהעומד

על הפרוץ, ורק מדרבנן אוסרת כל פרצה ביותר מיי אמות, ואייכ בודאי שיכולים לתקן כל פרצות אלו בצוהייפ.יי

(שויית אחיעזר חייד סייח)

הגאון רבי מלכיאל טננבוים זצ"ל אב"ד לאמזא בעמ"ח שו"ת דברי מלכיאל, וז"ל:

aliana (Bersella (Bersal Bersal Bersal) ara ara ara ara 1917/14 di ara ara 1917/14 di ara 1917/14 di ara 1917/

יי... נהגו לערב בכרכים גדולים מאוד, ולא חששו למה שיש שם סי רבוא, כיון שאין שם רשות הרבים מפולש כנייל. וגם כי הסי רבוא מפוזרים בכל הרחובות, ולא יזדמן כלל שילכו כולם ברשות הרבים אחד. $^{\rm II}$ 

(שויית דברי מלכיאל חייד סייג)

הגאון רבי ישראל מאיר הכהן זצייל מראדין בעמחיים חפץ חיים ומשנה ברורה ושיים, וזייל:



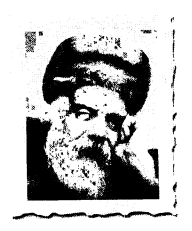
"... בעיירות שלנו <sup>2</sup> שמנהג העולם לתקן על ידי צורת הפתח, אף שרחובותיה רחבין הרבה, ומפולשין משער לשער, <sup>3</sup> וגם פעמים רבות הולך דרך המלך תוך העיר ומדינא הוי רשות הרבים גמור עי"ז, ועל כרחך דסומכין על ה"ש אומרים" שבסימן שמ"ה דרשות הרבים לא הוי אלא אם כן ס" רבוא בוקעין בו, וזה אין מצוי <sup>4</sup> [פמ"ג]. אמנם באמת הרבה <sup>5</sup> ראשונים חולקין על הי"א הנ"ל כמו שכתבנו שם בסימן שמ"ה, ועל כן אף דאין למחות לאחרים הנוהגין להקל ע"י צורת הפתח, שכן נהגו מעולם ע"פ דעת הפוסקים המקילין בזה, מכל מקום כל בעל-נפש

יחמיר לעצמו שלא לטלטל עייי צורת הפתח לבד, ועיין בביאור הלכה.יי [ובביאור הלכה סימן שמייה דייה ויייא, כתב בשם האליי רבא דבמקום שיש עוד איזה ייצד להקליי 6 אזי גם בעל נפש יכול לסמוך על היייא.]

(משנה ברורה סימן שסייד סייק ח

- ן זהו דעת רוב הפוסקים כפשטות לשון השו"ע דבעינן שיהיו הס"ר בוקעין במקום אחד ותושבי העיר אינם מצטרפין למנין ה"ה המשכנ"י בדעת המחבר, אשל אברהם (סי׳ שמ"ה), שר"ת מהרש"ם (ח"ג סי׳ קפ"ה), משנה ברורה (סי׳ שמ"ה בשעה"צ אר"ק כ"ה), שו"ת מנחת אלעזר (ח"ג סי׳ ד), שו"ת מהרש"ג (ח"ב סי׳ כ"ה), חזר"א (סימן ק"ז ס"ק ו), שו"ת תירוש ויצהר (סי׳ ע"ג), שר"ת בית אב (ח"ב סי׳ ה' אר"ק ב), שר"ת מנחת שלמה (ח"ב סי׳ ל"ו).
- 2 "עיירות שלנו אין מוקפות חומה" (פרי מגדים או"ח סימן שס"ב במשבצות זהב או"ק יח). ובתקופת המשנה ברורה ודאי דכבר נפרצו החומות מרוב עיירות אירופא. ונפקא מינה להתיר לסמוך על צורת הפתח ל"בעל נפש" מכח חסרון התנאי דמפולשין המוזכר במ"ב להלן ובהערה הבאה.
- עיין במשנה ברורה סימן שמ"ה ס"ק כ' דמפולשין היינו שהרחובות יהיו גם מכוונים משער לשער (ביושר ולא בעיקום) זה כנגד זה. תנאי זה דמפולשין הזכיר המשנה ברורה גם לעיל בסימן שס"ד סעיף ב' בביאור הלכה ד"ה ואחר שעשה, בהקשותו שם "על מנהג העולם שמסתפקין בצורת הפתח ברשות הרבים שהוא רחב י"ו אמה ומפולש משער לשער" הרי לנו מפורש דדעת המשנה ברורה אינו כהסוברים ד"מפולשין משער לשער" הוא דין רק בערים המוקפים חומה, אלא ס"ל כרוה"פ דהוא אחד מתנאי רה"ר הנוגע לעיירות שלנו שאינם מוקפים חומה, דאם רחובותיה אינם מפולשין הוי רשות היחיד מן התורה, ומהני צורת הפתח אף לבעל נפש.
- מכאן מוכח דס"ל להמשנה ברורה דהתנאי של ס' רבוא בוקעין אינו מתקיים ע"י הצטרפות כל רחובות העיר, דא"כ מדוע אין מצוי בזמנינו רשות הרבים גמור, הרי בדורות האחרונים נתרחבו הערים ונתפשטו רחובותיהם, ואדרבה בזמנינו מצוי יותר שיצטרפו ס' רבוא מכל הרחובות יחד, ועל כרחך דהתנאי של ס' רבוא עוברין בו היינו במקום אחד, מקום המסחר, כפי שהי' נהוג בימי קדם. ובאמת מפורש כן בשער הציון (סימן שמ"ה או"ק כה) במש"כ שם דאין הכרח שבכל יום ממש יהא צריך שהס' רבוא יעברו "דרך המבוי המפולש" ודר"ק. והא ד"אין מצור" מפורש בשו"ע או"ח סימן ש"ג סעיף י"ח ד"השתא לית לן רשות הרבים גמור, וכן פסק הרמ"א בסוף סימן שמ"ו "שכל רשויות שלנו הם כרמלית."
- ושם בביאור הלכה (ד"ה ואחר שעשה) כתב ד"רוב ראשונים" חולקים וסוברים דגם בדידן איכא ר"ה וציין להמשכנות יעקב. וראוי לציין מש"כ הגר"י פישר ראב"ד עדה החרדית בעיה"ק ירושלים זצ"ל בשר"ת אבן ישראל (או"ח סי' ל"ו) דהמשנה ברורה שהכריע כהמשכנ"י להחמיר לבעל נפש, מסתמא לא ראה את תשובותיו של הבית אפרים להמשכנ"י. וכ"כ בס' תולדות שמואל (ח"ג סי' פא, פו) ובשר"ת בית אב (ח"ב סי' ה אר"ק ב) ובשר"ת דברי יציב (ח"ב סי' קעג). ובקונטרס "מאז ומקדם" הביאו הוכחה מפורשת לכך מהמשנה ברורה עצמו שכתב בסי' ר"ח סעי' ט (בביאו"ה ד"ה מברך) וז"ל, עי' בשערי תשובה וכו' ולא ביאר טעמו, וספר בית אפרים שלו אין בידי עכ"ל.
- וכ"ש במקום דידן שיש יותר מכמה וכמה יסודות להקל, כגון שרחובותינו אינם "מפולשין משער לשער" וחסר א' מתנאי רשות הרבים (כדלעיל הערות 2, 3), והן דאיכא סביב העיר מחיצות גמורות בידי אדם דמשוי לי' רשות היחיד מה"ת, ואף דאיכא בהם פירצות יותר מי' אמות - הרי לרוב הפוסקים הוי זה רק דרבנן דמהני ביה צורת הפתח, וא"כ לדעת המ"ב ודאי דשפיר וראוי לכל ירא שמים לסמוך בנד"ד על צורת הפתח להתיר הטלטול לכתחילה אף לבעל נפש.

הגאון רבי **חיים אלעזר שפירא** זצ״ל אב״ד מונקאטש בעמ״ח שר״ת **מנחת אלעזר**, וז״ל:



"מקובל בידינו בשם קדוש זקיני בעל בני יששכר זייל (כשהיי בעירו או במקום שהוחזקו העירובין בטוב) ביציאתו לחוץ מביתו בשייק, לקח לתוך בגדו מפתח וכיוצא, כדי שישאוהו במקום העירוב ולא יהיי בכלל מי שאינו מודה בעירוב עכד"ה. והגם כי ראיתי בסי שערי רחמים דיני מנהגי הגר"יא מווילנא זייל  $^7$  כי מנהגו היי שלא לישא כלל בשבת אפיי במקום שיש עירוב, אכן מנהגינו ומנהג אבותינו שלא לישא כלל בשבת אפיי במקום שיש עירוב וכדברי רבינו האריז"ל  $^8$  ורבותינו הקדושים זי"ע לדקדק לישא במקום שיש עירוב וכדברי רבינו ואריז"ל שהתקינו עירובין ושלא והתשב"ץ ז"ל  $^9$  כדי לחזק אמתיות דברי רבותינו וחכז"ל שהתקינו עירובין ושלא

להיות חייו (בחשש) בכלל מי שאינו מודה בעירוב.יי

(נימוקי או״ח סימן שצ״ד)

הגאון רבי **אברהם ישעיי קרליץ** זצייל בעמחייס **חזון איש**, וזייל:



"... בזמן הזה, כל השוקים והרחובות שבכרכים היותר גדולים, הן רשות היחיד גמורה מן התורה ... וכיון שכן, הן ניתרות בצורת הפתח ... ולהאמור ההיתר מחוור ומרווח לכרכים שלנו "

(חזון איש הלכות עירובין סימן קייז סייק ז)

- 7 הל' שבת אות צ"ג. וז"ל שם "שלא לישא בשבת כלל אפי' במקום שיש עירוב, אפי' בחצר ובבית לא ישא, כי אם בידו. וכן אשה אם יודעין בה שתקבל הדברים מצוה לומר לה שכל התכשיטין אסורים אפי' בחצר ובבית."
- א הביאו בריש דבריו שם וז"ל מוהרח"ו (בשעה"כ דין רחיצה בד"ה ענין העירוב) "ראיתי למורי ז"ל שבשחרית יום שבת הי' מוליך עמו הטלית והחומש מביתו לביהכ"נ וגם הי' מוליכו לבית הטבילה אשר מחוץ לעיר צפת ת"ו הנודעת, ולא הי' מקפיד וחושש לחקור בענין העירוב שנעשה בשיתוף כל מבואות צפת ת"ו". ובאמצע דבריו שם כתב הגאון בעל מנח"א לבאר מש"כ בשעה"כ דהאריז"ל לא הי' חושש שמא נתקלקל צוה"פ, למרות שלדעת הרמב"ם והדעה הראשונה שבשו"ע דרחובות ושווקים הרחבים ט"ז אמה הוי דה"ר אפילו אם אין ס"ר בוקעין בו, ואולי בשווקי צפת הי' מקום רחב ט"ז אמה אמה, ולדעתם הוי ספיקא דאורייתא, ועכ"ז לא חשש האריז"ל לחקור וסמך על חזקת הכשרות של העירוב.

ועי' בנימוקי או"ח שם שנדחק ד"קשה לומר שהי' אז רחובות רחבים כאלו בימיהם בצפת ת"ו, כידוע בנין המחמדנים בימיהם בארצות הקדם ברחובות צרים מאוד", וסיים הגאון בעל מנח"א שם ד"מכל מקום אולי הי' כן". אכן דבר ה' בפיו אמת, כי אמנם כן נמצא וכן היה בעיה"ק צפת בתקופת האריז"ל. ועדות נאמנה לכך אנו מוצאים בשר"ת מהרי"ט צהלון (סי' רנ"א) להשיב על טענות הלמדנים שפקפקו על כשרות העירוב, וז"ל: ש"פקפקו הלמדנים וקצת ועלדית וכמים על הטלטול בה בשבת ... דבעינן דלתות ולא סגי בצוה"פ כי בשכונת הגוים מקום קיבוציהם לתיפלה בימי אידיהן, היא דחבה גדולה שרחבה יותר מט"ו אמה, והיא רשות הרבים, ומצא שאלו המבואות הם פתוחין לרשות הרבים ..." והשיב המהרי"ט צהלון וז"ל "דהרי כתב רש"י זלה"ה דבעינן ששים רבוא בוקעין בו. וכן כתב הרא"ש זלה"ה דרך פשיטות דבזמן הזה אין רשות הרבים, דליכא ששים רבוא בוכן כתב הרא"ש זלה"ה הפוסים עליו, משמע דאם התוס' חולקים עליו פוסקים כהתוספות. זהכא הרי התוס' ורש"י והרא"ש והרא"ש הפוס סוברים דבעינן ס' רבוא. וכמה גדולים גאוני עולם נוחי נפש אשר היו בארצנו ולא פקפק שום אדם מעולם, ועל זה נאמר אל תסג גבול עוסם": "אל תשוב אחור ממנהג אבותיד"!

ומעתה לאור גילוי ידיעה זו ש"פקפוק הלמדנים" נגד התנאי דס' רבוא כבר התחיל כב' מאות שנים קודם תקופת הבית אפרים, א"כ כמה מזהירין דברי מהרח"ו שרבו האריז"ל "לא הי' מקפיד וחושש לחקור בענין העירוב שנעשה בשיתוף כל מבואות צפת" – אף שמבואותיה היו פתוחים לאותה רוחבה הרחבה יותר מט"ז אמה. ומסתבר דטעמו כהמבואר בתשובת מהריט"ץ, דכיון ד"מנהג ההוראה" של גאוני עולם הקודמים דבעינן לרשות הרבים דאורייתא שיהא ס' רבוא בוקעין בו, שוב אין שום מקום לפלפולים ופקפוקים של "ספיקא דאורייתא". ומי לנו "בעל נפש" גדול מהאריז"ל שלא חשש לפקפוק הלמדנים, אלא חשש להחמיר על דברי קבלה ד"אל תסג גבול עולם". הוראה גדולה זו משמיענו מוהרח"ו ב"מעשה רב" מרבו האריז"ל שהי מוליך בידו את הטלית והחומש, כדי שלא נשוב אחור, אף לחומרא, ממנהג אבותינו ורבותינו, כי זהו יסוד גדול באמונתנו בתקנות חז"ל וקיום התורה שבע"פ. (ועי"ע להלן הערה 11 תשובת הרא"ש ז"ל נגד מי שאסר לתקן צוה"פ בדורו.)

שו"ת תשב"ץ חלק ב' סי' לז וז"ל השאלה "אם יש חשש עבירה בתיקוני מבואות, לתלמיד חכם. (תשובה:) חס ושלום, אבל הזריז בזה הרי זה משובח. אדרבה, הם תמהים בגמרא על מי שאפשר לו לתקן ואינו מתקן, דאמרינן בפ' הדר (עירובין סח.) א"ל רבא בר חנן לאביי מבואה דדיירין בה תרי גברי רברבי כרבנן, לא ליהוי ליה לא עירוב ולא שתוף? כו'. ומי שלבו נוקפו בזה, הדיוטות גמורה היא, או מינות נזרקה בו. וזכות גדולה היא למתקן, ובפ"ב דביצה (טז:) גבי מערבין עירובי חצרות ביו"ט אמרינן התם במאן דאורי לאיסורא הויא הוראה לקלקולא משום דמתקלקלי בה רבים ובאים לטלטל בלא עירוב." הגאון רבי **יונתן שטייף** זצ"ל אב"ד דקהל יראים וויען בעמ"ח שו"ת **מהר"י שטייף**, וז"ל:



"... יש לערב הן העיר ברוקלין והן העיר מאנהעטטען, ומכל שכן אותן השווקים שאין בהם סי רבוא בוקעין בו. שעל ידי התיקון שיעשה בהם, יהיו מובדלות מיתר השווקים שיש בהם דריסת הרגל של סי רבוא שלא יהיו פרוצים להם. ובפרט חלק הנקרא וויליאמסבורג שאין כאן שוק שס"ר בוקעים בו.

וביחוד העיר ברוקלין אפשר לתקן שכונות שכונות, דהיינו אותם השווקים שדרים בהם לרוב מהיראים, בקל יש לתקן אותם בצוהייפ, כי אפשר להשגיח ולבדוק בכל עיש אם לא נתהווה איזה שינוי או פירצה."

(מעצכיייק ועיי שויית מהרייי שטייף סימן סייח)

הגאון רבי יוסף אליהו הענקין זצ"ל אב"ד ניו יארק בעמח"ס תשובות איברא, וז"ל:



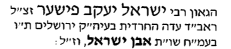
יי... גלוי הוא שיש יסוד גדול ודעת גדולים, לתקן עירובין במנהטן, שלא גריעה בזה מכמה כרכים בעולם שתקנו שם עירוב, ועדיפא מזה.

הועד לתיקון עירובין מנהטן כולל מספר רבנים חשובים, אדמוריים, ובעייב חשובים וכוי, והם משתדלים לקבל הסכמת עוד רבנים מובהקים ואחייכ לקרוא לאסיפת רבנים גדולה להחליט על התיקון, לאחר שיעשו כל התיקונים הצריכים. לדעתי לא ימתינו עד שיתקבץ כינוס רבנים בגלל זה, כי מנסיון יודעים אנו שזה יקח הרבה זמן, וחבל על הזמן שבינתיים, אלא יעשו תיכף מה שאפשר ומה שנחוץ

לעשות, ואחר התיקון יפרסמו שהתיקון נעשה ושממונים עליו רבנים משגיחים."

יי... הועד צריך להשיג קרן קבוע כדי שיוכלו לשלם שכר של שני משגיחים ת״ח מפורסמים שישגיחו על העירוב, ולזרז רבנים שיעשו מחיצות כדי לעשות עירובי חצרות בהבאראס **ברוקליו**, בראנקס וקווינס וכו׳ שאין שם עירוב כללי וכו׳.״

(סימן כייה מכתבו האחרון מיום כייח תמוז תשכייא)



יי... מה ששאל מעייכ אי כיום שנמצאים בירושלים ששים רבוא אנשים וכוי, אייכ צריך להחמיר דלא יהני צוהייפ, רק דלתות הראויות להנעל.

הנני להשיבו ... ברחובות ירושלים כעת, הרי בי המחיצות מהרחוב קיימות כמשייכ הריטבייא, וגם המחיצה השלישית אינה מפולשת, ושפיר אית לן שלוש מחיצות. וזהו כוונת החזוייא דאית לן היתר מחוור ומרווח, דבודאי אין לנו רשהייר דאורייתא, ושפיר מהני עירובין ושיתופי מבואות בלי שום פקפוק."

(שויית אבן ישראל חייח סימן לייו)





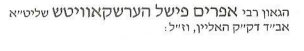
יי... בשנת תשייס באו אלי ג' רבנים חשובים לדבר עמי בענין תיקון צוהייפ בבארא פארק להתיר הטלטול בשייק.

והשבתי להם, שהיות ושמעתי שישנם מחיצות סביב העיר ברוקלין, אייכ רצוני לברר אמיתות הדבר, כדי שההיתר יהיה ברור גם עייפ חומרותיו של הגאון רבי משה [פיינשטיין] זצייל.

וכך הוה, שלחתי התלמידים שלי יחד עם ראש הכולל, וטרחו להקיף את כל הנהר סביב, והעידו בפניי שאכן ישנם מחיצות ממש הגבוהים יותר מיי טפחים, שנעשו בידי אדם, המקיפים את העיר מג׳ רוחותיו. ואף שישנם פירצות באיזה מקומות.

מיימ כיון דהעומד מרובה על הפרוץ, הוי רשות היחיד מן התורה, ובדרבנן מהני צוהייפ לכוייע, ועייכ נכון וראוי לתקן צוהייפ בלי שום פקפוק כמו שאר ערי היהודים בעולם המתוקנים בעירוב.יי

(משיחתו לתלמידיו בכולל עמק הלכה)





יי... הנה הלכה פסוקה בשו"ע או"ח סיי שצ"ה מצוה לחזור אחר שיתופי מבואות ומברך עליו על מצות עירוב. ופירש שם הט"ז הטעם דהוי מצוה, הוא משום שלא יבוא לידי איסור טלטול... והמכשול הוא פשוט שהרבה אנשים שוכחים ומוציאים באיסור. ואע"ג דבא ע"י שכחה והוי מתעסק, מיקרי מכשול ותקלה כמש"כ בשו"ת רעק"א סיי חי דיש במתעסק בשבת איסור תורה וכ"כ בספר הבתים ... ואפילו בזמן הזה דאין לנו רה"ר גמורה, מ"מ בשבת אפי איסור דרבנן חמור ויש איסור אפי במתעסק. וכה"ג כתב הרא"ש (בפי במה טומנין סיי בי) בשם רבינו

תנאל משום חומרא דשבת חשובה איסור דרבנן כשל תורה ואזלינו לחומרא ...

מלבד זה מצוי מכשול בהוצאת המפתחות בהחגורה ואינם בקיאים כיצד לחברו עם החגורה. ופותחים גם כשיש על המנעול תורת רהייי, כי כשהוא עומד בכרמלית אסור לתחוב המפתח כשהמנעול הוא בכלל חורי רהייי. וגם הוצאת מטפחת היד סביב הצואר הנשמת אדם (כלל נייו) חוכך לאסור ...

... מצות עירוב הוא חיוב הלמיימ כמו הדלקת נרות, כמפורש בסי שכל טוב (פי בשלח עמוי ריייד) והכינו את אשר יביאו, את אשר יאכלו לא נאמר אלא אשר יביאו, כלומר יכינו ביום הששי במבואות ובחצרות תיקוני לחייים וקורות וצורות פתחים ועירובים ושיתופים להתיר להם את אשר יביאו ביום השבת מרשות לרשות עכייל.

וכייכ בלקח טוב (פי בשלח) את אשר יביאו, מכאן לעירובי חצירות מן התורה, שיערב אדם בשבת בפת או בשום  $\dots$  מאכל כדי שיטלטל מבית לבית ומחצר לחצר עכייל. והוי עשיית עירוב מצוה חיובית  $\dots$ יי

(קובץ אוצרות ירושלים חלק רחייצ שנת תשמייב)

10 ובא וראה אזהרתו החמורה של רבינו הרא"ש ז"ל נגד אחד מרבני דורו, שאטר לתקן עירוב של צורת הפתח, וזל"ק: "אתה רבי יעקב ברבי משה דבאלינסיא, כבר כתבתי לך על ענין העירוב שנהגו בכל גלויות ישראל להתיר מבואותיהם המפולשין, בצורת פתח, ואתה אסרת אותו לקהל פריריש, וכתבת לי ראיותיך, ואני הודעתיך שאין בהם ממש. והזהרתיך שתחזור בך ותאמר לקהל, שיתקנו מבואותיהם כאשר הורגלו עפ"י גדוליהם. והנה הוגד לי, שאתה עומד במרדך ואתה מכשיל את הרבים בחילול שבת. לכן אני גוזר עליך, אחר שינתן לך כתב זה בעדים, שתתקן המבואות המפולשין לרשות הרבים בצורת פתח, תוך שבועיים אחר שתראה כתב זה. ואם לא תתקן המבואות כאשר כתבתי, אני מנדה אותך. ואם היית בימי הסנהדרין, היו ממיתין אותך, כי אתה בא לעקור תלמוד שסידר רב אשי, שתראה כתב זה. ואם לא תתקן המבואות כאשר כתבתי, אני מנדה אותך. ואם היית בימי הסנהדרין, היו ממיתין אותך, כי אתה בא לעקור תלמוד שסידר רב אשי, ורחלוק על כל הגדולים שהיו עד היום הזה" (שו"ת הרא"ש כלל כ"א או"ק ח" ובאו"ק ט'. וראה עוד לעיל בהערה 8).

הגאון רבי שמואל הלוי וואזנר שליטייא אבייד זכרון מאיר בני-ברק בעמייח שויית שבט הלוי, וזייל:



(עם בנו הרהיג רכי בן ציון הלוי שליטיא רב המכשיר העירוב זפלטבוש)

ACT OF STOLE OF SMEDS AND PRODUCT RESIDENCES AND ACCOUNT AND ACCOUNT OF THE STOLE OF THE STOLE OF THE SECOND STOLE OF THE SECO

יי... כל זה אם יש באמת סי רבוא בוקעים, אבל אם אין סי רבוא בוקעים כאשר אמר כיית, אייכ אין מה לדבר. וכן משייכ כתהייג בענין הצורך לעשות עירובין בעיירות שאין סי רבוא בוקעים <sup>11</sup> הגם שהרחובות רחבות טובא – אמת גמור שזה היי דעת אבותינו ורבותינו מעולם, ואין להרהר בזה.יי

(שויית שבט הלוי חייו אוייח סוסייי מייא)

הגאון רבי משה ליב ראבינאוויטש שליט״א אב״ד דק״ק מונקאטש, וז״ל:



יי... דבר פשוט הוא, שמה שכותב רבן של ישראל החתם סופר זייל (אוייח סיי צט) שאי אפשר בשום אופן לקהל ישראל לשמור שבת כהלכתו ולשמור בייב בכל יום השבת מבלי להוציא מפתח ביתו החוצה דברים קטנים ומטפחת, הנה הוא שקול כנגד כל החששות כולם. ואיך נחשוש על העתיד בחששות הבדוים מן הלב, במקום שהחתייס מעיד, ומוכיח כן מהשייס, שבלי עירוב אייא לשמור שבת כבר מעכשיו בהווה, מידי שבת בשבתו. ולדעת החוששים לרהייר מהיית, כייש שצריכים להזהר בשמירת שבת אלף פעמים ככה.

וכאן המקום להבהיר, שלנו יוצאי פולין וגאליציע, קבלה בידנו מאבותינו כמסורה וכתורה שבעייפ, שאנו סומכין בהלי עירובין על הוראת שר התורה הבית אפרים זייל, שלחם מלחמתה של תורה להצדיק רבותינו הקדושים בעלי השוייע ונושאי כליו אשר מפיהם אנו חיים. ואין זה רק בדיעבד (לומר חייו שהמנהג קיימת רק משום שאין לאחרים הכח למחות בנו), אלא אף לכתחילה, ואף למצוה לדעת אבוהייק זיייע.יי

(סוף תשובתו במכתב לאנייש כייד טבת תשייס)



הגאון רבי יחזקאל ראטה שליטייא אבייד קארלסבורג בעמייח שויית עמק התשובה, וזייל:

יי... אין בזה [בתיקון העירוב דב.פ.] סתירה לדעת הרבנים הקדמונים נוחי נפש זייל, שעד עתה לא היי המדובר לעשות באופן מעולה כזה, ובפרט שנתברר כי עירנו מוקף עם גי מחיצות העשויין בידי אדם כדת וכהלכה, ובכן יכולין הכל לסמוך בהיתר טלטולו."

(במכתבו וי דחנוכה תשייס לפייק)

וו בוקעים חיינו ב"רחוב", ולא סגי אם הס' רבוא מצטרפין יחדיו מכלליות תושבי העיר, וכמו שהעיד בשמו תלמידו המובהק הגאון רבי משה שאול קליין שליט"א במכתבו (מיום ה' בלק תש"ס) וז"ל "זה מנהג מדורות לסמוך על הראשונים דאין רה"ר דאורייתא בזה"ז שכיח בינינו, וע"כ ראיתי שמו"ר מרן הגו"ש שליט"א אף שמחמיר לעצמו, מ"מ אינו מורה כן לאחרים. ואף שהעיר בני ברק נמצאת מחוברת לכמה ערים בגוש דן, ויש בכל המקום הרבה יותר מס' רבוא, מ"מ כיון שאין ס' רבוא בוקעין בו בשום רחוב מרחובות העיר בני ברק, אינו מחמיר לאחרים, כי התנאי דרה"ר של ס' רבוא תלוי ברחוב ולא בכלליות העיר," עכ"ל.

In Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"I's final two teshuvos about eruvin we see that he codified his chiddush; in order for a city to be classified as a reshus harabbim of shishim ribu, the requirement is at least five times shishim ribu which could amount to 3,000,000 or more people. Consequently, in the Chicago eruv pamphlet (West Rogers Park Eruv, 1993 p. 23) it is stated that Hagaon Harav Dovid Feinstein shlita was in agreement that according to his father's shitah there must be a minimum of 3,000,000 people in order for the city to be defined as a reshus harabbim. Since the population of Brooklyn is less than 3,000,000, an eruv of tzuras hapesachim would be allowed even according to Rav Moshe zt"l. See The Community Eruv, page 29, and note 19.

שו"ת אנרות משה חלק או"ח ה סימן כמ

אגרות

דהוא ערך שלשה מיליאן.

משה אורה חיים

שיהיה שייך לאמוד שימצא בחוצותיה ששים ריבוא, דהוא שייך רק כשיהיו תושבי העיר עם העוברים ושבים ממקומות אחרים לכה"פ חמשה פעמים סי ריבוא שו"ת אגרות משה חלק או"ח ה סימן כח

משה אורח חיים אגרות

ומווארשא שעשו שם עירובין, אף שהיה כרך גדול ידוע לפי חשיבות כרכים גדולים שברוסלאנד ופולין, לא היו כה ס' ריבוא ברחובות שהוא רק בעיר שדרים בה ערך קרוב לשלשת מיליאן נפשות.

and the state of the control of the party of the control of the state of the state of the state of the state of

From Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"Ts first teshuvah listed here [Fig. a] we see he maintained that if the tzuras hapesach encircled fewer than shishim ribu it is considered as if the tzuras hapesach separates the neighborhood from the whole city and an eruv is permissible. See The Community Eruv kuntres, notes 21 and 29. Additionally, both these teshuvos [Figs. a and b] demonstrate that Rav Moshe was led to believe that independently Boro Park and Flatbush have populations of shishim ribu and therefore an eruv of tzuras hapesachim was not permissible. Rav Moshe states that each one of these neighborhoods encompasses less than twelve mil by twelve mil and nevertheless they have more than shishim ribu. On the other hand Rav Moshe states that Brooklyn includes an area of more than twelve mil by twelve mil (Igros Moslic, O.C. 4:87-88). Consequently, these teslutvos must indicate that each neighborhood independently has shishim ribu and not just the whole of Brooklyn. See The Community Eruv, page 37, and note 28.

Fig. a שו"ת אגרות משה חלק או"ח ה סימן כח משה אגרות אורה חיים

ומווארשא שעשו שם עירובין, אף שהיה כרך גדול ידוע לפי חשיבות כרכים גדולים שברוסלאנד ופולין, לא היו כה ס' ריבוא כרחובות שהוא רק בעיר שדרים כה ערך קרוב לשלשת מיליאן נפשות. ובווארשא לא היו שם כל כך אינשי ואף המחצה מזה לא היו שם. ועוברים ושבים ג"כ לא היו כל כך שישלימו המספר. ובשאר הכרכים לא היו עירובין, אלא בחלק קטן בהעיר מקום שדרו שם רוב היהודים ושם לא היו ס' ריבוא. אבל ברוקלין, הא כל חלק חשוכ כמו פלעטבוש ובארא פרק וכדומה הם רה"ר בפ"ע, דיש בכל אחד על משך שעדו פחות מייב על ייב מיל סי ריבוא. שאף אם שייך לחלקם לשני מקומות חלוקין, הוי כל אחד בפני עצמו רה׳יר דס׳ ריבוא.

שו"ת אגרות משה חלק או"ח ד השמחה לסימן פם משה אגרות

אורה חיים

שראו כל מה שכתבתי אם יש להם טעמים. אבל על ברוקלין שתלוי בדין הסי ריבוא אם נמצאו בשמח דלא יותר מי"ב מיל על י"ב מיל וכיון שנחברר שמלעטבוש יש שם הרבה יותר אף שהוא עוד על שטח הפחות מי"ב על י"ב מיל וכן בארא פארק הוא אסור מדינא בלא דלתות.



This *teshuvah* confirms that Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l* never gave a *p'sak* against an *eruv* in Flatbush but only stated his personal opinion. Since Rav Moshe recognized that the *Achronim* did not accept his *chiddush* and that the *Aruch HaShulchan* did not agree with him, all subsequent statements in Rav Moshe's *teshuvos* must mean that he is referring to his personal opinion. See *The Community Eruv*, pages 31 and 50; see also note 23.

This teshuvali proves Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l knew that there were cities with populations exceeding shishim ribu and nevertheless, eruvin had been erected there. Therefore he posited that there would need to be 3,000,000 people over an area of twelve mil by twelve *mil* in order for that area to be classified as a reshus harabbim. The following large cities with populations of 600,000 erected eruvin: Warsaw, which was not walled from the year 1877 and which had shishim ribu on the larger side from the year 1900 (Mishmeres Sholom, 24:10; Divrei Menachem, O.C. vol. 2, pp. 42-43; Encyklopedia Warszawy, 1994 p. 187, and Rocznik Statystyczny Warszawy 1921 i 1922, 1924 p. 14; see also Igros Moslie, O.C. 5:28:5), Lodz (Mishmeres Sholom, 24:10 and Encyclopedia

### שו"ית אגרות משה חלק או"ח ד סימן פ"ז

משה

אורה חיים

אגרות

הנה כשהיו אצלי הרבנים החשובים הרה"ג מוהרש"ז
שארפמאן שליט"א והרה"ג מוהר"נ שרייער
שליט"א בדבר תיקון עירוב בפלעטבוש ואמרתי שאיני
רוצה להתערב בזה כי הרי כמה שיטות איכא בפירוש
מה זה רשות הרבים ובפירוש דלתות נעולות וספרי
הש"ע מצוים, אבל מאחר שיצא קול שאני הוא מתיד
בעצם מצד לשון זה שאמרתי מוכרח אני לבא בזה
לברר בקיצור מה שאני בעצמי סובר....

עכ"פ אני סובר לדינא כדכתבתי אבל לא רציתי לומר זה לפס"ד ברור מאחר שלא החכר זה בפירוש בדברי רבותינו האחרונים ובעה"ש משמע שודאי לא נחית לזה עייש בסעיף י"ט וסעי" כ", ...

אבל בזה טעם שלא אמרתי למה שאני סובר לרבנים חשובים לפס"ד ברור. אבל מאחר שיצא קול שאני הוא המתיר שהוא בעצם נגד מה שכתבתי ונגד מה שאני סובר כן לדינא הוכרחתי לכתוב מכתבי זה

### שו"ת אגרות משה חלק או"ח ר סימן פו

משה

אורח חיים

אגרות

ובעיר שיש בה הרבה נכנסין צריך להתחשב גם עם אלו הנכנסים מערים אחרות דאם איכא הס' ריבוא בצירוף הנכנסים מערים אחרות דאם איכא הס' ריבוא בצירוף הנכנסים ממקומות אחרים נמי הוא רה"ר כדהבאתי מרש"י עירובין דף נ"ט ע"א ד"ה עיר של יחיד ואף שנסתפקתי שם דאולי סגי ביש בעיר ס' ריבוא ביחד עם הנמצאים בהבתים, יותר מסתבר דאין להחשיב בכלל הס' ריבוא אלא אלו הנמצאים בחוצות דהרי במדבר היו שם כהמחנה יחד עם אלו שבבתים פי ארבע או חמט מס' ריבוא, שלכן מכיון שנמצאו כרכים ארבע או חמט מס' ריבוא, שלכן מכיון שנמצאו כרכים אולים דתיקנו בהן עירובין משמע שהקלו בוה.

Judaica, 1996 vol. 11 p. 426), Odessa (Divrei Malkiel, 3:14-18, 4:3; Tikkun Shabbos, and Tuv Yehoshua), Manchester (introduction Bais Av vol. 2 and Encyclopedia Britannica, 1911 vol. 17 p. 547), St. Louis (Tikvas Zechariah and Encyclopedia Britannica, 1911 vol. 24 p. 24), and New York in 1905 (Oznei Yehoshua, 1:18; Tirosh VaYitzhar, siman 73; Eruv V'Hotzaah, and US Census, 1900). See The Community Eruv, page 30.

1981 ... "Regarding mechitzos encircling Brooklyn, it is known that until now they did not exist, and this [their existence] is possible to investigate." (Igros Moshe, O.C. 5:28:5)

2000 ... "Since I have heard that there are mechitzos encircling Brooklyn ... with them [the mechitzos] the heter [for an erwv] would be obvious even according to the chumros of Hagaon Rav Moshe Feinstein zt"."

(Haggan Hayan Tunia Caldetain at "I Poul Vashina of Engli Halada Talmid Chann of Hanna II and I Did in

five years ago, before one had the ability to type a letter with different font sizes, the two different sizes of type in this letter — Rav Moshe's name as it was typed under his signature is smaller in size than the rest of this letter — strongly suggests that, in all likelihood, Rav Moshe's signature was transferred from elsewhere. In light of the aforementioned inconsistencies in this letter, it follows that one can only be confident in what Rav Moshe actually stated in his *teshuvos* and not in what is merely written on a flyer.

It is important to note that all the objections to *eruvin* in Brooklyn are based on this 1981 letter and the 1979 *kol korei* [see Appendix 2], and as we have shown above, both are spurious documents and cannot be relied on. Finally, even if Hagaon Harav Moshe Feinstein zt''l had signed this letter and the signature on the 1979 *kol korei* was authentic, since Rav Moshe's opposition to these *eruvin* was based on a totally different set of circumstances which does not pertain to us today, there is no question that he would have allowed our *eruvin*.

והריני מברך להדב המחבר שליט"א שיצליחהו השי"ח להמשיך לגדל במעלות התורה והיראה, ויזכה לחבר עוד ספרים חשובים לחפארת השם ותורתו.
הכו"ח ביום כי לחודש אדר שני חשמ"א.

Fig. 3b

ולכן אני מזהיר שלא לעשדת תיקון פירובין בטרם שכרנה בבריקלין
אנורת הרבנים דארצות הברית וקנדת
איר קיינליים עיה
היב שלא מיונססיין, נטיא

Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"I's* signature on his *haskamalı* [Fig. 3b] on a booklet against erecting *eruvin* is indistinguishable from his signature on the 1981 *kol korei* [Fig. 3c] against the Boro Park *eruv*.

### Appendix 4

This signature from Hagaon Harav Berish Schapiro *shlita* the Naroler Rav [Fig. 4a] in the anti-*eruv* brochure (page 8) is an exact copy of the Naroler Rav's signature that is printed in *The Community Eruv kuntres* (see the *The Community Eruv*, p. 20 of the Hebrew section) [Fig. 4b]. The original letter printed in *The Community Eruv* was addressed to the Muszay Rav *shlita* and the Naroler Rav's signature included the familial title of cousin [*shaar bsari*] and the time of year, *shana tovah u'msuka* [5765]. This greeting was lifted from the original letter printed in the *The Community Eruv* and incongruously reprinted along with the signature on his letter in the anti-*eruv* brochure [*Iyar* 5765].

ולא לאיסור. וכמו שכתבתי במכתב הנ"ל אינני מכניס ראשי כין ההרים הגדולים, ואתכם הסליחה

The great was the object of the the

Fig. 4a

ואינני חושב שדעתי יתחשב כ"כ, ואקוה שבמשך הזמן יבררו ויתלבנו הדברים, ומה שלא יעשה השכל יעשה הזמן, ואומר בזה שלר לו ולתורתו.

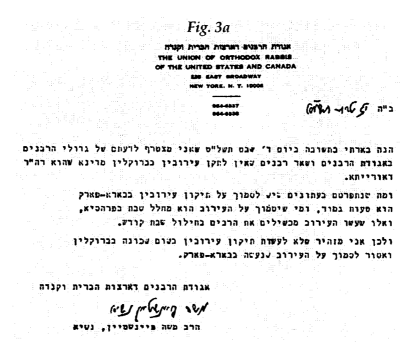
ور وموط المروم مال حل ويله والله وا

Fig. 4b

APPENDIX THREE FLATBUSH ERUV / 17

#### Appendix 3

This 1981 letter [Fig. 3a] — which was never printed in *lgros Moshe* and was only circulated as a flyer — is questionable as well. This letter purports that, according to Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l's Shevat* 1979 *teshuvah* (*lgros Moshe*, O.C. 4:88), Rav Moshe joined the Agudas HaRabbonim in prohibiting *eruvin* in Brooklyn. In fact, Rav Moshe never mentioned a word in that *teshuvah* about joining the Agudas HaRabbonim in prohibiting *eruvin* in Brooklyn; the *teshuvah* was written only to clarify his prior *teshuvah* (ibid., 4:87). Moreover, there never was any *issur* from the Agudas HaRabbonim against erecting *eruvin* in Brooklyn, only in Manhattan (see Appendix 2).



Furthermore, it is not plausible that Rav Moshe would have stated in this 1981 letter that, "those who rely on the *eruv* are considered a *mechalel Shabbos*." We see he was uncomfortable with a comparable line that was utilized in the 1962 *takanah* against erecting an *eruv* in Manhattan since he omitted it from his *teshuvah* (*Igros Moshe*, Addendum to O.C. 4:89). Additionally, the subsequent line, "and those who erected the *eruv* are causing the *rabbim* to falter," is questionable as well because three years earlier in his *teshuvah* (*ibid.*, 4:87) to the *rabbanim* of Flatbush not only did Rav Moshe not censure them, he declined to issue a *p'sak* and acknowledged that the *Aruch HaShulchan* and other *Achronim* would disagree with him. In light of the aforementioned, Rav Menashe Klein *shlita* wrote (*Oim Ani Chomah*, *siman* 53) that there were *Roshei Yeshivos* who declared publicly that Rav Moshe never signed this letter. Moreover, it is interesting that only the date and the signature are handwritten on this flyer. [Although many people have asked to see the handwritten letter in its entirety, it has never been forthcoming.] Additionally, the signature on this letter is indistinguishable from the one on the *haskanah* to a booklet against erecting *eruvin*, and it's impossible for two signatures to be exactly the same [Figs. 3b and 3c]. Furthermore, as this letter was typed on a manual typewriter almost twenty-

APPENDIX TWO

### Fig. 2d מכתב מועד הרבנים למען תיקון עירובין במנהטן

#### ועד למען תיקון עירובין במנחטן למרגן ורבגן יושבי על מדין במנחטן שליט"א

אנחנו ההתומים מטה הסכמנו לטכס עצה איך להוציא לפועל ההצעה לחקן עירובין במנהטן. ומתחילה נודיע השתלשלות הענינים במשך עשר שנים האחרונות. בשנת תשים באה התעוררות לתיכון זה מהאדמויר רי שמעון סאליש וצ"ל מאמשינאוו. באותה שנה ערך הרב צבי איונשטאט תכנית הלכית ומעשית לאופני החיקין וכתב בקונטרס מיוחד י "הצעה לתיקון עירובין בעיר מנהטן ניו־ יורק" את אועני התיקונים. בשנת תש"י נוסד הועד למעו תיקון עירובין במנהטן בראשותו של הרב ר' יונתן שטייף וצ"ל". או הוציאו מכתב חוור למספר רבנים שיציינו בהדבר אם יש אופן לסדר תיקון עירובין במנהטן, בצירוף הקונטרס מאת הרב צבי איזנשטאט, על זה ענו כמה רבנים חשובים באושו חיובי שמותיהם יובאו להלו ואחדים היסמו בדבר. בשנת תשי"ג הדתים הרב מנחם כשר טונטרם ע"ד חיפח צירובין במנהסן ב,תורה שלמה" במילואים בחלק ט"ו (עמר קנה קעט). [נדפס להלן סר ט]. שוב נתעורר הדבר ציי הרב יוסף דוד מאשקאוריטץ מסאסוב, ובירחון המאור" [תשרי תשט"ו] הדפים מאמר ע"ד תיקון זה (נדפם להלו סיי ון. והרב יוסף אליי הנקין במכתביו אליו בירר כמה פרטים בשאלה זו. גם אדמויר מליובאוויטש כתב אליו דברי זירוז וחיזוק על דבר הנחיצות לעשות עירוב.

בשנת חשידה יצא לאור שונטרס נדול מהרב דוב מ קרויזר בירושלים עיד חישון עירוכין במנהטן בהשתתפות חברי סכון תורה שלמה והערות מהרב מ. כשר. בקונטרס זה נחבררו יפה הפרטים והשיטות שישנם בספרי הראשונים והאחרונים הנוגעים לתיקון עירוב במנהטן, נדעם בשנתין מועם" (עמי קצג-רלג) היוצא לאור ע"י סכון תורה שלמה בירושלים [נדפס להלן סר טו]. שם ישנה גם תשובת הרב מנחם כשר בנידון וה (עמ' רלג--רמד) [נדפס להלן סי ב].

בשנת תשי"ם נדפסה כסי "אגרות משה" (פיי קלח---קמ) תשובת הגאון ר"מ פיינשטיין שליט"א להרב צבי איונ־מאם. שם (ובהפרדם, סיון תשי"ם) כותב הרב פיינשטיין: עידאי יש מעפים נרולים להתיר לתכן עירובין במנהטן האיני שחה נגד המתירים לעשות עירוב כאחר שהמעמים להתיר מרוכים וכר ואם יעשו עירוכ יהיי מותר, והרשות כידם

> אלה הסכימו בחייהם לחקן עירוב במנהטן: הרב יונתו שטיית וצייל הרם פרכאל דום ווייםמאגדל זצ"ל (עיי בספרו "חורת חמד" חלק התשובות) הרב מנחם שנייל פאללאק זצייל הארמוזיר ורי שמעון כאליש זצייל מאאמשינאוו ניריורק, פין אדר, תשיף.

בכל ענינים הנדל לפנית אל מזכיר נהיעד למען תיקון עיריכין בפנהסן־ הרב יוסף דוד מאשקאוויץ RABBI JOSEPH MOSKOWITZ 143 Rodney St., B'klyn N. Y.

לששות". אלא שאינו רוצה להצטרף מטעמים וחששות צדדיות שיש לגוור, ובעלי הנפש יש להם להחמיר על עצמם. ובהפרדם, סיון חשיים, נדפס קונטרס לברר הטעמים וליישב כל החששות הנ"ל מהרב משה בוגם פירוטינסכי להלן סי זי נדסס קיצור התשובה, והתשובה בשלמותה נדפסה ב, אוסף תשובות וקונטרסים מנדולי ישראלה, להלן סימן כ"ד] ושם מביא גם תשובת הרב מנתם כשר בענין זה. כן הדפים הרב יוסף דור מאשפאויטץ בשנת חשיים ספר מיוחר בשם "קונטרס תיקון עירוכיון" (קעג עמודים), בו מבאר בטוב סעם כל הפרטים הנוגעים לתיקון עירובין במנהטן ותשובה על דברי הר"מ פיינשטיין. בשנת תש"ך נדפס ב,,נועם" ח"ג (עמי רנט-שטו) קונטרס "ע"ד תיקון עירובין במנהטן״ מאת הר"מ כשר גם בתרפים מיוחד. שם תשובה מפורטת על כל החששות והסקפוקים שנתעוררו בנידון וה. (נדפס להלן סרי יא-מזן.

בכ' בסיוו תשי"ם נתקיימה במשרד ועד הרבנים דנוי יורק רבתי אסיפת רבגים כדי לדון על ההצעה לחיקון עירובין במנהטן. השתתפו בה כשלשים רבנים ונתקבלה החלטה לתת לרבנים זמן של שלשה חדשים לעיין בדבר ולבוא לאסיפה הבאה בהצעה לשם החלטה. אחדים מבין הרבנים הציעו לפנות לחכמי ארץ ישראל ולשמוע חוות דעתם, והנה כעת נדססה ב נועם" ח"ג (עמי שטו) תשובת הרב הראשי אביד בירושלים עיה"ק הגאוז הרב רי צבי פסח פראנק שלים"א. (להלן סיי ה נדפסה תשובתו).

אחרי שנתקבלה תשובתו של הרב פראנק שהוא זקן הרבנים בירושלים והנדול שבבעלי הוראה בדורנו, שבה תוא מזרו אותנו לנמור את אשר התחלנו, אנו פוכנים עכשיו לנשת להוציא הדבר לפועל, וכדי לצאת לכל הדיעות פונים אנו בזה לכל הרבנים ותלמידי חכמים שבעיר מנהטן ניו"יורם אם יש להם מה להעיר בנידון זה על יסרדי הלכה נגד התיקון או להוסיף מה עליו, שיואילו נא מטובם לכתוב טעמם וגימוקם במשך חדש ימים, עד חצי אייר, ל, הועד למען תיקת עירובין במנהטן" על פי הכחבת דלהלן, ואנו נדון בכובד ראש על כל פרט ופרט ואח"כ נתאסף להחלים באוםו סופי.

הכותבים למען כבוד השבת והצלת אלפים ורבבות מישראל מחללה:

ירוחם ליינטר אכרהם יהושע העשיל אדמו"ר מראדוין אדמו"ר מקוםיצ'ניץ מנחם משנדל כשר אפרים אשרי מנחם צבי איזניםמאם רב דבית מדרש גדול מרדכי שלמה פרידמאן באיסט סייד מנהטן אדמו"ר מכאיאן דוד ליפשיק מלסנים אבד"ק סובאלק משה בונם פירושינסמי משה שמיינכטרנ חיים כן ציון נאמעלאוויטש מלפנים אבד"ק בראד יוסף אלי הענכין נחום מטרלאוו אדמו"ר מנאוואמינסק יוסף הירש מלפנים אבד"ק טורנא

יוסף דוד מאשכאוויסץ

#### Fig. 2b

THE UTIL OF CRITICAL STATES AND CANADA
OF THE UTILS OF CRITICAL CANADA
OF THE UTILS OF TATES AND CANADA

SEE CACTAU STREET COURT SEALS MEM YOUR DE, M. Y.

MOVE) TO 235 Ens. Enchemal BBN YORK 2, N. Y.

P\*\*\*\*\*\* A. 8178

G8. 5-2400

กรื่อ

כסושב אגורה הרבנים שהתקיים ביום ד' פ' בהקלנהך, ה"י סיון, השכ"ב, הוחלם להודיע כרביה את החודאת שיצאת מאגורה הרבנים זה ככר שא"א כשום אוסן לתקן ערוכ <u>כסקנהעסען,</u> ואסור למלמל <u>במאנהעסען</u> אף מתר התקונים שעשו מז עיקטו איזה רכנים.

וכל מי שיסמוך על ערוב במאנתעטען יהשב למחלל שכח.

دهاء ره و ريمانور

2117

011)

011.)

BIF

AG 120 PEIKS

Fig. 2c

הפרדם שנהמ'

חוברת ח'

ע"ד תיקח עירוב בפנחעפען

אנורת הרבנים רארצות הברית וקנדה

ב"ה כ"ג ניםן, תשכ"ו.

בזת אנו באים להדיע שאספת דחופה של ועד החנחלה — בחשתתפות הבר חנשיאות הגר"ם פיינשפיין שלים"א — שתתקימה ביום א' דחוחם"פ שנה זג, תחלימת לאשר את תאיפור על ערוב <u>בסאנחעפען</u> מיום ח"י פיון, תשכ"ב. תח לשון האיפור:

במשום אנורת תרכנים שתתקיים כיום ד' פ' בתקלותך, ח"י סיון, תשכ"ב, תוחלם לחדרע ברכים את התוראה שיצאה מאגורת הרכנים זה כבר שא"א כשום אושן לתכן ערוב <u>כמאנהעפען,</u> השמר למלמל במאנהעפען אף אחר התקונים שעשו או שיעשו איוה רכנים. וכל מי שיסמד על ערוב כמאנהעפען יחשב למחלל שבת.

נאום כשה פיינשפיין נאום היים כיק (ז"ל) נאום גדלי' חלוי שאר נאות אחרן קמלר (ז"ל) נאות יעקב קמנבקי

בתראם להג"ל אנהנו דורשים מחברינו הרבגים להזהיר את קחלותיהם שלא לסטוך בשת אופן על ערוב במצנתעמען. ברכ כבוד

דערב מאיר כדע, מנחל

14 / THE FLATBUSH ERUV APPENDIX TWO

### Appendix 2

The text of the 1979 kol korei against a Flatbush eruv [Fig. 2a] refers back to the 1962 Manhattan kol korei [Fig. 2b], claiming that it includes Brooklyn in the Manhattan issur and listing among the signatories Hagaon Harav Eliyahu Henkin zt"l. However, as the original copy of the 1962 Manhattan kol korei demonstrates, the takanah then against erecting eruvin only applied to Manhattan and not to Brooklyn. This correlates with what Hagaon Harav Menashe Klein shlita wrote (Oim Ani Chomah, siman 7) that Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l told him in 1979 — in the presence of Rav Elimelech Bluth shlita, Rav Shalom Dresner shlita, and Rav Mordechai Tendler shlita — that contrary to what someone in the Agudas HaRabbonim was promoting, the 1962 issur from the Agudas HaRabbonim was only regarding Manhattan.

Fig. 2a

# אהרה חמורה נגד תיקוז עירוביו בניו יארק

חיות שבזמן האחרון התחילו איזה אנשים בשכונת פלעטבוש להרעיש אודות עירובין שם, אנו מפרסמים בזה דעת תורה שהוא דבר שכבר נאסר על ידי גדולי הרבנים שבארה"ב שבדורנו ושבדורות שלפנינו בין בניו יארק ובין בשאר עיירות גדולות בכל רחבי ארה"ב. וביום ח"י סיון תשכ"ב התאספו באגודת הרבנים מגדולי ראשי הישיבות והרבנים מאורי ישראל ביזמת מרן הגאון ר' אהרן קאָטלער זצ"ל וחתמו על איסור לעשות עירוב בניו יאָרק וכתבו בין השאר "ואסור לטלטל במאנהעטן אף אחר התקונים שעשו או שיעשו איזה רבנים וכל מי שיסמוך על עירוב במאנהעטן יחשב למחלל שבת" והסכימו וחתמו על הנ"ל מרן הגאון ר' אהרן קאָטלער זצ"ל והגאון ר' חיים ביק זצ"ל והנאון ר' יוסף אליהו הענקין זצ"ל ויבלח"ט מרן הגאון ר' משה פיינשטיין שליט"א ומרן הגאון ר' יעקב קמנצקי שליט"א והגאון ר' גדליה שאָר שליט"א ועוד כמה גדולי הרבנים. וכן כבר פירסם מרן הגאון ר' משה פיינשטיין שליט"א ומרן המעשה בספרו הגדול אגרות משה, ובמכתבים לשואלים בנידון הנ"ל לאסור תיקון עירובין בניו יאָרק וברוקליו.

ולכן כאנו להודיע כשער כת רכים שאסור לתקן עירוכ באיזו שכונה כניו יארק וברוקלין בלי שום הוראת היתר כלל. ואפיי אם יתקנו כה עירוב גם כן אסור לטלטל כו כין גדולים וכין קטנים.

Additionally, it shows only five signatures. Nowhere is Rav Eliyahu Henkin's signature to be found. For more proof that Rav Eliyahu Henkin never signed the 1962 kol korei, see the copy of the 1962 kol korei that the Agudas HaRabbonim advertised in the HaPardes in 1966 (40th year, vol. 8) [Fig. 2c] Note that even at this later date there was still no signature from Rav Eliyahu Henkin to be found. Even more so, from Rav Henkin's letters (Kisvei Hagriah Henkin, p. 33; see also Hebrew section, p. 6 of this kuntres) and from the 1960 kol korei on behalf of the Manhattan eruv (Divrei Menachem, O.C. vol. 2, p. 10) [Fig. 2d], we see he was a proponent of the Manhattan [and Brooklyn] eruv. Additionally, Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l never gave a p'sak l'maasch against eruvin as the 1979 kol korei falsely claims. On the contrary, he declined to issue a p'sak since the Aruch HaShulchan and other Achronim disagreed with him (Igros Moshe, O.C. 4:87; see also p. 19 of this kuntres).

#### Rabbi Benzion Y. Wosner

Rosh Beis Din Shevet Halevi Monsey - Beit Shemesh

#### בן ציון יעקב הלוי ואזנר

אב"ד דבד"ץ ובית הוראה שבט הלוי מאנסי - בית שמש

בעזהשייית רייח אייר התשסייה פה מאנסי

#### כתב הכשר

הנה זה למעלה משנה שנתבקשתי ע"י תושבי פלעטבוש שבברוקלין, מהם אדמורי"ם ראשי ישיבה ורבנים מובהקים וחשובים שליט"א לקבל ע"ע ההכשר והאחריות לעירוב שכונתם, כמנהג אבותינו ורבותינו ז"ל מאז ומעולם, והנה אחרי בדיקה חוזרת ויסודית שערכנו לאחרונה, וכמה פעמים במשך ימות השנה, מצאנו שב"ה חפץ ה' בידם הצליח, שאמנם העירוב הלזה מוכשר מאד, ובפרט אחרי היותו מיוסד על רוב מחיצות, ומחיצות תוך מחיצות המקיפות אותו מדי צדדין, ואשר מטעם זה וכן מכח שאר טעמים, רחוק המקום מלהיות אף גובל ברה"ר דאורייתא, לרבות אושן פארקוועי, וכמובא במ"ב (ריש סי שס"ד) בשם הפמ"ג וש"א, ובחזו"א, וכאשר ביארנו בעז"ה בתשובתינו, ומיעוט הפירצות הנותרות נסגרו ע"י צוה"פ מהודרים, עד שבצירוף כל האמור, נמצא בשו"ת שבט הלוי (חלק חי סיי צ"ז – וסיי קע"ז) לא"א מו"ר הגאון האדיר מוהר"ש הלוי ואזנר שליט"א.

ואחרי שגם הרב המשגיח המפקח על כשרות העירוב מדי שבוע, ומד על משמרתו, ועושה מלאכת הי בהידור וכשרון רב, **הנני להודיע בשער בת רבים שוב, שהעירוב דפלעטבוש כשר ומהודר לכל אשר בשם ישראל יכונה, לרבות יראי ה' המהדרין**, והריני מצטרף ונענה בשמחה לבקשת ראשי העיר הנייל, לסייעם בעול וחוב קדוש זה, שמעיקר הדין מוטל הוא עליהם, וכמפורש בשייס (עירובין סייח עייא) שם תמהו על תייח שאין מערבין עיירותיהן ומבואותיהן, ומשם קבעו חכמי הדורות שאך עיי עירוב העיר, ימנע חילול שבת בטלטול והוצאה מכלל הציבור, וכהוראתו התקיפה של מרן החייס (אויח סיי צייט) ושאר פוסקים, וכל זה מלבד מצות עונג שבת דטיול – והבאת צרכיה, וכמשייכ הפרישה ושאר אחרונים (שצייה).

למען אחרי ורעי אדברה נא שלום בך, יתן ה' שיזכו כל תושבי המקום ראשיה ומנהגיה היקרים – על כל המתעסקים בהקמתה ובנינה, להרבות שלום בעולם, אל תקרי בניך אלא "בוניך", יהי שלום בחילך – שלוה בשכונתיך, וכאיתא בירושלמי, והובא ברבינו חננאל (עירובין פ"א ע"ב) שתיקוני עירובין – מרבים שלום בעולם. אכי"ר.

בן ציון יעקב בלאייא מוייר הגאון מוהרייש הלוי ואזנר שליטייא

תוקף כתב הכשר זה הוא לשנה אחת מתאריך הנייל



### Appendix 1

The detractors of *eruvin* have always claimed that when Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l* stated that there is no *reshus harabbim* today because we rely on the *heter* of *shishim ribu* (*Igros Moshe*, O.C. 3:94, 5:24:10), he certainly did not mean Boro Park or Flatbush. The most illuminating of all his *teshuvos* is this final one on the issue, regarding a blind woman using a walking stick on Shabbos (*ibid.*, vol. 8, O.C. 5:19). Rav Moshe ends this *teshuvah* by stating that today we rely on the fact that there is almost no true *reshus harabbim*. In *Kovetz Am HaTorah* (1986 no. 11) [Fig. 1a], where this *teshuvah* was first printed, it clearly states that this woman lived in Boro Park. This very important fact was purposefully omitted from the *teshuvah* when *Igros Moshe* volume 8 was printed posthumously [Fig. 1b]! The reason Rav Moshe stated that there is no true *reshus harabbim* today is because he felt he could not extend his personal approach to *eruvin* to others. **See The Community Eruv**, **note 23**; **see also page 19 of this** *kuntres*.

Fig. 1a

עם התורה מהדורא ב' חוברת י"א

מרן הרב משה פיינשטיין רים דמתיכתא תפארת ירושלים

בענין הליכה במקל בשבת ויו"ט לסומא ולאדם שקשה לו לילך זולתו

יום אי כ"ה שכט שדמ"ח

לנכדי היקר חביבא דנפשאי הרה"ג מוהר"ר מרדכי טענדלער שליט"א בברכת שלום וברכה וכט"ס.

כענין שאלתך אודות איזה אשה טומא <u>כברא־פארק.</u> ה' ישלח לה רפואה שלימה, אם מותרת לילך במקל ברה"ר בשבת.

Fig. 1b

שויית אגרות משה חלק אוייח ה

סימן ים

סומא אם מותר לצאת במקל בשבת

יום א' כ"ה שבט שדמ"ת

למע״כ נכדי היקר הרה״ג מוהר״ר מרדכי טענדלער שליט״א.

מה ששאלת אודות אשה סומית, ה' ישלת בעניין לה רפואה שלמה במהרה, אם מותרת לילך

במקל ברה״ר כשכת.

<sup>\*</sup> Note the omission of the woman's place of residence.

12 / THE FLATBUSH ERUV QUESTIONS & ANSWERS

is in fact a blanket statement against all *cruvin* and is proof that the anti-*eruv* campaign would like to uproot city *eruvin* the world over. These arguments against *eruvin* can be used against *cruvin* in both large and small cities and even *eruvin* in bungalow colonies and not just an *eruv* in Brooklyn. These issues did not concern Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l* when he permitted an *eruv* in Kew Gardens Hills, Queens, Detroit, Sea Gate and in other communities.<sup>27</sup> As always, to Rav Moshe establishing an *eruv* was a matter of halachah and not *hashkafah*.

Moreover, why aren't there any complaints about ball playing and questions of *tznius* on *yom tov* when an *eruv* is not needed? If some feel it is a problem, then perhaps they should ban carrying on the streets on *yom tov* as well. Ret us remember that an *eruv* according to *Chazal* is a *tikun* not a *michshol* and serves to improve the spiritual quality of a community's Shabbos observance. Concerning these *hashkafalı* issues, why should Flatbush be looked upon any differently than any other Jewish community? Why should Flatbush be any different than Yerushalayim and Bnei Brak? It's unfortunate that there is even a need to respond to these issues in order to validate a *mitzvalı*.

# Why hasn't all the information stated in *The Community Eruv kuntres* surfaced until now?

The resistance to the Flatbush eruv in 1978-79 was led by a few individuals who took it upon themselves to impede the construction of any eruv in Brooklyn. It's important to note, there was no meeting of rabbanim in 1979 against the eruv in Flatbush. These few individuals went about collecting signatures one by one and convinced rabbanim to sign on the kol korei. The most powerful tool that these individuals had was their access to Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l and this is the source of much of the inaccuracies and mistruths we are still facing today. Having misinformed Rav Moshe, these activists were then able to convince many rabbanim to sign the kol korei because of the

kavod of Rav Moshe. To other rabbanim, they falsely claimed that Ocean Parkway had shishim ribu traversing it daily. They even cut and pasted different signatures on the 1979 kol korei since many of the rabbanim didn't agree to sign on the same text.

It's undeniable that Rav Moshe's personal reasons not to erect an *eruv* in Boro Park and Flatbush were based on misinformation supplied to him by these individuals [e.g. that Brooklyn's population is greater than 3,000,000 or that both Boro Park and Flatbush independently contained *shishim ribu*]. However, Rav Moshe really did not want to be involved in the issue of *cruvin* in Brooklyn at all since he realized that his *chiddushim* in *cruvin* was not mentioned in the *Achronim.*<sup>79</sup> This is why we are suggesting that if Rav Moshe had known the particulars of our situation, he would have allowed an *cruv* to be erected.<sup>80</sup>

In conclusion, we believe that if you keep an open mind when reviewing the above issues and the other material available regarding <code>eruvin</code>, you will conclude that the vast majority of <code>poskim</code> — including Hagaon Harav Moshe Feinstein <code>zt"l</code> — would permit the use of the Flatbush <code>eruv</code>. We trust that the intelligence of Flatbush's residents will lead them to reject the anti-<code>eruv</code> campaign and its claim of exclusive authority over the Torah. We wish to enjoy the sanctity of Shabbos according to our <code>gedolim</code> — with an <code>eruv</code>.

In the merit of this great *mitzvah* may we be found deserving of the special *brachah* of *shalom* that *eruvin* brings.<sup>81</sup>

#### Vaad L'Tikkun Eruvin of Greater Faltbush

<sup>79</sup> Igros Moshe, O.C. 4:87; see also page 19 of this kuntres.

<sup>80</sup> See The Community Eruv, section two.

<sup>81</sup> Yerushalmi, Eruvin 3:2.

<sup>78</sup> See Shulchan Aruch, O.C. 529:4.

QUESTIONS & ANSWERS FLATBUSH ERUV / 11

A Why is a *kuntres* that elucidates the halachos of *eruvin* any different than any English halachah *sefer* that is published — aren't they all intended for the layman? Why are some people so afraid to let the Flatbush community examine the real issues? Why should *eruvin* be different than any other halachic issue? Despite having shown how the halachah supports an *eruv*, *The Community Eruv kuntres* actually encourages the layperson to consult with his *rav* as stated clearly on page 3 of the *kuntres*, "At the outset, however, we would like to clarify that this introduction to *eruvin* should not be used as the final word on the matter as we strongly advocate that you follow the *p'sak* of your own *rav*."

# O Since the *eruv* is causing *machlokes*, wouldn't it be better not to erect one?

A Is it the *eruv* that is causing *machlokes*, or is it the people fighting the *eruv* who are causing *machlokes*? We, who rely on the *eruv*, are not forcing others to carry. Why are those who oppose the *eruv* interfering with our right to follow the *p'sak* of our *rabbanim* who do allow us to carry? Through the years, *rabbanim* have always had differing halachic opinions on critical Torah issues, and we have always said *eilu veilu divrei elokim chaim*. Why should *eruvin* be any different?

All of the above is very convincing; however, why is it that there is more of a machlokes when an eruv is established than when any other community issue is raised? Is it possible that the reason is that the issue is a d'Oraysa, as some claim?

A There is no other d'Oraysa that has aroused such a passionate need to be mocheh besides for eruvin. For example, many people maintain that shitas Rabbeinu Tam [72 minutes after shkiah] is an obligatory extension of Shabbos, to the extent that if someone does a melachah at an earlier zeman he is considered a mechalel Shabbos. Shitas Rabbeinu Tam is also a matter of a d'Oraysa, yet people are not mocheh against those who keep an earlier zeman, calling them mechalelei Shabbos. Why is the issue of eruvin any different? Additionally, Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l wrote that when one follows one's rav on any issue, even on issurei chilul Shabbos, albeit the

halachah is not like their *rav's* interpretation, no *aveirah* is transgressed. Therefore, by following our *rabbanim*, even if others feel that the *p'sak* is wrong, according to Rav Moshe no transgression has occurred. Why are those who invoke Rav Moshe in their every attempt to discredit *cruvin* ignoring Rav Moshe's own rulings? The opposition toward *cruvin* is irrational and has no support or basis in halachah.

However, eruvin is different than other halachic issues in one significant aspect. Eruvin more than any other issue vests a certain amount of centralized power to the baal ha'machsher. A person publicly carrying in a rav's eruv is a clear sign of the posek's influence and support in the community, unlike relying on the rav's hechsher on food, which is a more private matter. Consequently, there are people who find it incumbent upon themselves not to allow an eruv to be established, and insist that their rav's opinion is the only one that can be followed. If one were to follow the history of eruvin in cities where there was no central governing rav or Bais Din, one would find that machlokas often erupted as a result of this desire for dominance in community affairs [Krakow 1887, St. Louis 1895, Odessa 1900, New York 1905 to the present, Manchester 1906, Frankfurt am Main 1914, and London 1932 to the present]. Otherwise eruvin would generate the same level of reaction as a mikveh, where every individual just follows the p'sak of his own rav. Which leads to one conclusion, the issue of city eruvin is more of a political one than a halachic one.

Okay, let's say that halachically an *eruv* is permitted in Flatbush, but won't the sanctity of Shabbos in the *frum* community be diminished by activities such as ballplaying on the streets and the mingling of couples, which would also create questions of *tznius*?

A No one is smarter than Shlomo Hamelech and our sages. If the aforementioned concerns were valid, then Shlomo Hamelech would not have established the *mitzvah* of *eruvin*. Furthermore, claiming that an *eruv* negatively impacts the sanctity of the Shabbos by encouraging unbecoming behavior

**QUESTIONS & ANSWERS** 

and doesn't involve himself with matters of halachah. Consequently, despite what the brochure alleges, the Gerrer Rebbe refrained from commenting on this matter. The Gerrer Rebbe *shlita*, however, did question Hagaon Harav Benzion Y. Wosner *shlita* about the Flatbush *eruv* and was pleased when Rav Wosner answered that it consists of *mechitzos*.

Additionally, if a Brooklyn eruv is so severely prohibited these activists should have returned with letters of substance from these Gedolim in Eretz Yisroel instead of merely statements that the Gedolim supported their position? Can these statements be accepted at face value when until now there have been so many questionable kol koreis from the antieruv group?67 [Sadly enough, when they finally do publish a letter of some substance, e.g. from Hagaon Harav Dovid Feinstein shlita, it is obvious from its contents that Rav Dovid has been misinformed.68 Another example is the letter from Hagaon Harav Shmuel Aurbach shlita where we see that he was told that laypeople had crected the eruv even though the anti-eruv group themselves admitted that there were rabbanim supporting the eruv.69] Furthermore, isn't it unlikely that Gedolim in Eretz Yisroel would oppose eruvin in large cities when every city in Eretz Yisroel has eruvin? In Eretz Yisroel, eruvin are maintained in Yerushalayim and in the Gush Dan [Bnei Brak with all the interconnected neighborhoods] even though these regions have more than shishim ribu?70

In the interest of fairness, however, it would have been appropriate for the anti-eruv delegation to invite the Flatbush rabbanim who are supportive of the eruv [or even Hagaon Harav Yechezkel Roth shlita who is asked many shailos by Flatbush residents] to join them to ensure that both sides would be equally represented when they consulted with the Gedolei Eretz Yisroel.

Q But didn't Hagaon Harav Berish Schapiro shlita the Naroler Rav retract his support of the Flatbush eruv in a letter published in the anti-eruv brochure?<sup>71</sup>

The Naroler Rav was pressured to issue a letter, which was left unsigned. This letter now boasts a signature that is identical to the signature on a letter printed in the The Community Eruv 72 where the Naroler Rav wrote that Hagaon Harav Shmuel Wosner shlita never said a word against his son's hechsher on the Flatbush eruv. This original letter was addressed to the Muszay Rav shlita and the Naroler Rav's signature included the familial title of cousin [shaar bsari] and the time of year, shana tovah u'msuka [5765]. This greeting was lifted from the original letter printed in the The Community Eruv and incongruously reprinted along with the signature on his letter in the anti-eruv brochure [Iyar 5765].73 Tampering with signatures and other acts of deception have unfortunately been associated with the anti-eruv campaign in the past — such as the forged signature of Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l on the 1981 Boro Park kol korei and the purported signature of Hagaon Harav Eliyahu Henkin zt"l on the 1979 Flatbush kol korei.74

Moreover, the Naroler Rav's letter printed in the anti-eruv brochure does not contradict his original letter in the *The Community Eruv*, 75 where he explained that Hagaon Harav Shmuel Wosner *shlita* never said a word against his son's *hechsher* on the Flatbush *cruv*. Apparently the Naroler Rav told the anti-eruv activists that he couldn't contradict his first letter since it's the straightforward truth.

Since The Community Eruv kuntres is intended for the layman isn't it usurping the power of the local rabbanim? Shouldn't hilchos eruvin only be discussed by rabbanim?

<sup>67</sup> See Appendices 2-4.

<sup>68</sup> See page 7 of this kuntres.

<sup>69</sup> The anti-*cruv* brochure, English section, page 3 and Hebrew section, page 10; see also page 8 of this *kuntres*.

<sup>70</sup> See page 4 of this kuntres.

<sup>71</sup> Page 8.

<sup>72</sup> Page 20 of the Hebrew section.

<sup>73</sup> See Appendix 4.

<sup>74</sup> See Appendices 2 and 3.

<sup>75</sup> Page 20 of the Hebrew section.

QUESTIONS & ANSWERS
FLATBUSH ERUV / 9

presumptuous. [Hagaon Harav Yechezkel Roth shlita who has given shimush to many Flatbush rabbanim is a supporter of the Flatbush eruv.60 Additionally, since Flatbush residents ask Rav Roth many shailos, his p'sak should be respected in the community.]

3) Just as it is the responsibility of each individual *rav* to insure that there be a *kosher mikveli* in his community, it is incumbent on each *rav* to erect an *eruv* as well.<sup>61</sup> In light of this, even if only one *rav* would want to erect an *eruv*, he has a right and a responsibility to erect one.

In response to those who argue that only the *rabbanim* who live in Flatbush have a right to express an opinion regarding an *eruv* in Flatbush, the question arises: Why then did the very same *rabbanim* have no qualms when they signed a proclamation forbidding an *eruv* in Boro Park; they obviously don't live in Boro Park? Evidently these *rabbonim* must feel that there are no geographical limitations for a *posek* and every *rav* in New York has a right to express his opinion on the matter.

But isn't it stated in the anti-eruv brochure 62 currently circulating Flatbush that, "there were a number of meetings between Rabbonim including some who were supportive and some who were opposed to the notion [of a Flatbush eruv]," and there was even an, "exchange of letters between the Rabbonim," and it was agreed upon that an eruv should not be established?

A Ever since *The Community Eruv kuntres* published letters from *rabbanim* supporting the *eruv*, <sup>63</sup> the editors of this anti-*eruv* brochure were left in a quandary, as their official line had always been that no local *rabbanim* support the *eruv*. The mention of meetings makes it seem as if both sides agreed not to establish an *eruv*. In truth, there unfortunately never was a meeting, and there never was any exchange of letters. If there had actually been an

exchange of letters wouldn't they be extant? Why haven't any of these letters been published?

While there was no meeting between the two

sides, there appears to have been a unilateral decision, without any halachic debate whatsoever, by the rabbanim who were against the eruv not to allow the eruv to be established, even if it were erected with a first-rate hechsher. This was in stark contrast to their position before the eruv was established when it was understood that if the rabbanim who supported the eruv were to find a Baal Machsher the other rabbanim would not object to the eruv as long as there was a reliable hechsher.64 However, after Hagaon Harav Benzion Y. Wosner shlita agreed to become the Baal Machsher, the resistance became vocal and fierce. Apparently they had not believed a rav would be able to withstand the pressure from the anti-eruv camp and agree to give a hechsher.

Isn't it stated in the anti-eruv brochure 65 that some Gedolei Eretz Yisroel such as the Gerrer Rebbe shlita and Hagaon Harav Shmuel Wosner shlita endorsed the position of the anti-eruv signatories?

In The Community Eruv 66 there is a letter from Hagaon Harav Berish Schapiro shilta, the Naroler Rav, in which he recounts discussing with Hagaon Harav Shmuel Wosner shlita the supposed claim that he had aligned himself with these emissaries from Brooklyn against his son Hagaon Harav Benzion Y. Wosner shlita, the Baal Machsher of the Flatbush eruv. Ray Wosner senior asserted that chas v'shalom he would never say anything against his son who is a huge talmid chachon and that the Naroler Rav could publicize this fact. This is contrary to what the anti-eruv brochure reported and thus calls into question the veracity of the responses of any of the other Gedolei Eretz Yisroel to these activists. Additionally, it is well known that the Gerrer Rebbe refers all halachic issues to the poskim

<sup>60</sup> See his letter of support in *The Community Errow*, page 17 of the Hebrew section.

<sup>61</sup> Teshuvos V'Hanhagos, 1:844; see also Chasam Sofer, O.C. 99.

<sup>62</sup> English section, page 3 and Hebrew section, page 10.

<sup>63</sup> Pages 3-22 of the Hebrew section.

<sup>64</sup> See the letter of supervision for the Flatbush *eruv* from Rav Wosner *shlita* on page 13 of this *kuntres*.

<sup>65</sup> English section, page 4 and Hebrew section, page 9.

<sup>66</sup> Page 20 of the Hebrew section.

8 / THE FLATBUSH ERUV QUESTIONS & ANSWERS

evaluate if it's a *reshus harabbim*. Furthermore, the latest census figures indicate that the population of the entire Brooklyn is less than 2.5 million.<sup>52</sup>]

It's important to note, Rav Dovid in his letter is taking issue with only **one** of the three independent reasons to allow an cruv in Brooklyn according to his father zt''l.53

But aren't there some other halachic reasons, besides for *reshus harabim*, not to allow an *eruv* in Flatbush.

A According to Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l* there is no other halachic reason [such as sechiras reshus 54] not to allow an eruv. All these other claims are just proof that the anti-eruv forces are selectively choosing from unrelated shitos yachidos with an objective to asser eruvin even without valid reasons. Many people do not know much about hilchos eruvin, and they unfortunately approach the subject with a closed mind. Thus when a permissible eruv is constructed, they are quick to issue a blanket statement and declare that Rav Moshe would not have approved of the *eruv* in any form. In truth, Rav Moshe maintained otherwise, and he is often misquoted or misinterpreted in an attempt to validate misconceptions about eruvin. [For example, some have claimed in the name of Rav Moshe that pirtzos esser is me'd'Oraysa.55 Some go to such lengths to prohibit eruvin that they state things in Rav Moshe's name that were never mentioned in any teshuvali. For example, in a speech given a while ago about the eruv in Flatbush, there was a claim made that the reason Ray Moshe allowed an eruv in Kew Gardens Hills, Oueens was that the area is encircled with *mechitzos*. This is a fabrication, as Rav Moshe never refers to mechitzes in any teshuvah concerning Kew Gardens Hills.<sup>56</sup> Nor does anyone else mention

mechitzos regarding Kew Gardens Hills.<sup>37</sup> More so, since Brooklyn is encircled with mechitzos as well, why should it be any different than Kew Gardens Hills? If Brooklyn would require dalsos at it's pirtzos, Kew Gardens Hills would require dalsos as well.<sup>38</sup> See *The Community Eruv*, page 37 for Rav Moshe's real reason to allow an *eruv* in Kew Garden Hills.] Shouldn't hilchos *eruvin* and Rav Moshe's *teshuvos* be studied before an opinion is rendered? Shouldn't the goal be to seek the truth instead of collecting all sorts of objections from disparate sources? Why must the objective always be to forbid *eruvin*?

# Q If local Flatbush rabbanim are against the eruv, why should we erect an eruv?

1) Many local rabbanim want an eruv. At a meeting called by a group of local prominent rabbanim in the Flatbush Bais HaMedrash of the Muszay Rav shlita [one of the most senior rabbanim of Flatbush] on March 20, 2004, it was resolved to establish an eruv and to bring in a world-renowned expert in hilchos eruvin, Hagaon Harav Benzion Y. Wozner shlita to oversee the kashrus of the eruv. The fact is countless *rabbanim* who are in favor of the eruv are fearful to say so publicly because they have been intimidated by individuals who are against erecting an eruv. [We know of some instances where individual congregants have threatened not to daven in their rav's shul or to support their rav if he were to sign a proclamation in support of an eruv. This interference in a rav's right to pasken as he sees fit is unprecedented.]

2) There is no such halachah that a local *rav* can claim exclusive authority over a neighborhood when there are other *rabbanim* in the neighborhood. Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l* states that one can follow the *minhag* of his ancestors and there is no such halachah of *bais din kvua* or *rav ha'ir* today.<sup>59</sup> To claim that certain *rabbanim* have the absolute right to decide the *minhag* of Flatbush, when there are many other *poskim* who disagree with them, is

<sup>52</sup> Census 2000 Summary File 1.

<sup>53</sup> See *The Community Eruv*, section two; see also page 5 of this *kuntres*.

<sup>54</sup> See The Community Eruv, page 12.

<sup>55</sup> See *The Community Eruv*, page 42; see also page 6 of this *kuntres*.

<sup>56</sup> Igros Moshe, O.C. 4:86 and Addendum to O.C. 4:89.

<sup>57</sup> See Minchas Chein, siman 24 and Minchas Asher, 1:51-52, 2:56-57, 2:59.

<sup>58</sup> Igros Moslie, O.C. 1:139:3.

<sup>59</sup> Ibid., 1:158-159 4:33.

QUESTIONS & ANSWERS FLATBUSH ERUV / 7

did not consider it a slight to his *kavod* if others disagreed with him.<sup>41</sup> Rav Moshe was once asked <sup>42</sup> if it was disrespectful to disagree with the *shitos* of the *Chazon Ish*, the *Moreh D'Asra*, in his hometown Bnei Brak. Rav Moshe stated that it's unquestionably allowed, and he added that it was even a *kavod* for him [the *Chazon Ish*] when one debated Torah in his name. By extension, Rav Moshe would definitely permit and consider it a *kavod* for us to debate his *piskei halachah* in his name.<sup>43</sup>

But what about the brochure circulating Flatbush containing a letter from Hagaon Harav Dovid Feinstein shlita 44 stating that his father Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l did not allow an eruv to be erected in Flatbush?

A careful reading of Rav Dovid's words in the original Hebrew 45 [since the loose English translation could be misleading] shows that he is in fact referring to his father's position on the 1979 eruv and not his father zt"I's theoretical position on the current eruv. Rav Moshe based his p'sak regarding the 1979 Flatbush eruv on information that had been related to him at the time. Since the facts on the ground have been otherwise confirmed - such as the fact that the population of Boro Park and Flatbush is less than shishim ribu and the verified presence of mechitzos encompassing Brooklyn — one can only extrapolate from Rav Moshe's teshuvos how he would paskin regarding an eruv today. In light of the current situation, Hagaon Harav Tuvia Goldstein zt"l Rosh Yeshiva of Emek Halacha and a Talmid/Chaver of Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l, has said on numerous occasions that Rav Moshe himself would allow an eruv.46

Rav Dovid *shlita* in his letter was taking issue with what he had been told, that some had claimed that his father *zt"l* would have allowed an *eruv* in 1979. In truth no one has ever claimed that Rav

Moshe would have allowed an *cruv* in 1979 since he stated clearly that he was of the opinion that an *cruv* should not be erected then. Additionally, those who have read *The Community Eruv kuntres* know that what was actually stated was that if Rav Moshe would know the facts as they are today, he would allow an *cruv* to be established. This conclusion is based on Rav Moshe's rationale why he prohibited the Flatbush *cruv* in 1979 [see page 34 of the *The Community Eruv kuntres* where we state, "Rav Moshe's personal approach to *cruvin* prohibited an *cruv* in Boro Park and Flatbush, because it was based on information that was provided to him at the time"]. Nowhere is it stated in the *kuntres* that Rav Moshe personally allowed an *cruv* in Flatbush in 1979.

As explained in The Community Eruv kuntres,48 Rav Moshe concurred that if Brooklyn's population is less than 3,000,000 it's only prohibited to establish an eruv there because of a personal gezeirah and not because it is a d'Oraysa.49 [It's important to note, Rav Dovid maintained that his father zt"l would allow an eruv if the population of a city is less than 3,000,000;50 therefore, according to Rav Dovid the issue in Flatbush is definitely no longer a matter of a d'Oraysa.] Consequently, when Rav Dovid stated in his letter that he heard from his father zt"l that since, "there are over 2.5 million people living in Flatbush and its environs ... it is impossible to build this Eruv," Rav Dovid must be alluding to his father zt"I's gezeirah and not that his father maintained that the matter is a d'Oraysa. [Additionally, it's not clear what Rav Dovid intended with this statement that "there are over 2.5 million people living in Flatbush and its environs." According to his father zt"l, the boundaries of a city aren't measured as one unit but rather in blocks of twelve mil by twelve mil. Since Brooklyn encompasses an area of a little more than twelve mil by twelve mil,51 the entire population of Brooklyn would not be included in the calculation to

<sup>41</sup> Igros Moshe, O.C. 1:109.

<sup>42</sup> Ibid., Yoreh Deah 3:88.

<sup>43</sup> See also the hakdamah to Igros Moshe vol. 1.

<sup>44</sup> English section, page 6 and Hebrew section, page 7.

<sup>45</sup> The anti-eruv brochure, Hebrew section, page 7.

<sup>46</sup> Hebrew section, page 7 of this kuntres.

<sup>47</sup> Igros Moshe, O.C. 4:87-88, 5:28-29.

<sup>48</sup> Pages 34-5.

<sup>49</sup> Igros Moshe, O.C. 5:29; see also 4:88.

<sup>50</sup> West Rogers Park Eruv, 1993 page 23.

<sup>51</sup> Igros Moshe, O.C. 4:87-88.

6 / THE FLATBUSH ERUV QUESTIONS & ANSWERS

population of less than shishim ribu an eruv could be established just as Rav Moshe allowed an eruv in Kew Gardens Hills, Queens] when, in fact, the Boro Park eruv encompasses a population of under 100,000 residents, and in Flatbush, the eruv includes a population of less than 200.000 people.32 Additionally, Rav Moshe wrote that he was not certain if Brooklyn had mechitzos 33 Jif in fact Brooklyn did have mechitzos, it would not be considered a reshus harabim d'Oraysa 34]. It has now been established that Brooklyn is bounded by man-made mechitzos on three sides, hence an eruv can be erected in Brooklyn even according to Rav Moshe's shita.35

It is important to note, Hagaon Harav Tuvia Goldstein *zt"l* Rosh Yeshiva of Emek Halacha and a *Talmid/Chaver* of Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l*, said on numerous occasions that even after the 1979 *kol korei* against the Flatbush *eruv* was printed, he spoke with Rav Moshe who agreed that if the *rabbanim* wanted to erect an *eruv* they could do as they saw fit. [Moreover, he stated that even Rav Moshe himself would have allowed an *eruv* in its present construction.<sup>36</sup>]

## What about the claim that there are no mechitzos surrounding Brooklyn?

A That there are *mechitzos* encompassing Brooklyn is verifiable as they are easily accessible to the general public.

These *mechitzos* were evaluated by the following *rabbanim*:

- Hagaon Harav Yechezkel Roth shlita sent Members of his Bais Din.
- Hagaon Harav Shlomo Gross shlita, Belzer Dayan of Boro Park.
- ◆ Hagaon Harav Tuvia Goldstein zt"l sent a select group from his kollel Emek Halacha.

All were in agreement that these *mechitzos* are valid *mechitzos*, even according to Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l.*<sup>37</sup>

# Some declare that the *mechitzos* have *pirtzos* [gaps], some of which are even ten *amos* wide, and therefore the *mechitzos* are not sufficient.

These three groups of rabbanim who took the time and effort to evaluate every segment of these mechitzos know about all these issues and unequivocally declare that these mechitzos are halachically valid. Their reasoning is that we paskin that mechitzos which are omed merubeh al haparutz [that is, at least 50 percent of the length of each side must actually consist of an unbroken wall] are considered whole for halachic purposes, lo asu rabbim u'mevatlei mechitzta.38 Our mechitzos are more than 95 percent omed [closed] and are definitely halachically valid. Additionally, even if there are a few pirtzos that are ten amos wide, since most poskim including Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l 39 paskin that a pirtzos esser is only a rabbinical proscription, they do not invalidate the mechitzos.40 This misplaced concern regarding the kashrus of our mechitzos is disingenuous. Most other eruvin in large cities don't even have mechitzos, relying only on tzuras hapesachim, and the few cities that do have mechitzos [such as Toronto] have many more pirtzos than we have. Perhaps the reason why these individuals are questioning our mechitzos is because their objective is to forbid eruvin. Shouldn't the objective be to hear the truth, even if it would allow an eruv?

## Q But what about the *kavod* of Hagaon Harav Moshe Feinstein's zt"l?

A The above-mentioned *rabbanim* took the time to inspect the *mechitzos* only because they were concerned about the *kavod* of Rav Moshe. After examining the *mechitzos*, they were all in agreement that with these *mechitzos* Rav Moshe would have allowed an *eruv* in Brooklyn. Moreover, Rav Moshe

<sup>32</sup> NYC Department of City Planning, Community District Profiles, 2002; see The Community Eruv, section two.

<sup>33</sup> Igros Moslie, O.C. 5:28:5.

<sup>34</sup> Ibid., 1:139:3.

<sup>35</sup> See The Community Eruv, section two and four.

<sup>36</sup> Hebrew section, page 7 of this kuntres.

<sup>37</sup> The Community Eruv, note 30.

<sup>38</sup> See The Community Eruv, page 13 for a list of poskim.

<sup>39</sup> Igros Moshe, O.C. 2:89-90.

<sup>40</sup> See The Community Eruv, page 42 for a list of poskim.

QUESTIONS & ANSWERS FLATBUSH ERUV / 5

vehicle <sup>23</sup>]. Therefore, even Ocean Parkway, the largest thoroughfare included in the parameters of the *eruv*, would not pose a problem for the establishment of an *eruv* of *tzuras hapesachim*. Some claim that since Ocean Parkway merges with other roadways, the collective traffic should be factored into the total count. Consequently, since almost all roads are connected at some point, they would then all be considered as one roadway. Following this illogical line of reasoning further, it would be impossible to erect *eruvin* in any city because all roadways would have, collectively, *shishim ribu* traversing them.

More so, this issue is a moot point according to most poskim since Ocean Parkway doesn't continue straight [mefulash u'mechuvanim] into these other roadways and they are therefore not halachically considered as one. Furthermore, Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l maintained that in order for any section of an intercity road to be considered a reshus harabbim, shishim ribu would have to traverse that particular section of the road on a daily basis.24 Accordingly, we would not include vehicles entering the roadway at different points in the total count, as they are each traveling along different segments of the roadway. Since Ocean Parkway has much fewer than shishim ribu traversing it at any point, there is no question that Rav Moshe would not classify it as a reshus harabbim. Additionally, the poskim maintain that people traversing the road in both directions are only counted traveling in one direction and so the total for a roadway like Ocean Parkway is actually much less.25 Hence, we can conclude that Brooklyn does not have a street that has shishim ribu traversing it.

[Even more so, **most** *poskim* maintain that cars are not tallied in the *shishim ribu*.<sup>26</sup> The reason is

either because a vehicle in itself is considered a reshus hayachid and therefore its occupants are not part of the total or because we only include pedestrians (holchei regel) who traverse the street in the tally. Consequently, it is clear that there is no street in Brooklyn that has shishim ribu traversing it.] Moreover, since Brooklyn is encircled with mechitzos, notwithstanding how many people traverse Ocean Parkway, it's nonetheless classified as a reshus hayachid.

# O Didn't Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l categorically forbid the establishment of an eruv in Brooklyn?

A Rav Moshe permitted an *cruv* to be erected in Kew Gardens Hills, Queens and in Detroit.<sup>27</sup> In regards to Brooklyn, Rav Moshe acknowledged to the *rabbanim* of Flatbush that as there were many opinions on the topic of *reshus harabim*, he did not want to join them in the matter; however, he did not forbid them to construct an *cruv*.<sup>28</sup> [Concerning Rav Moshe's signature on the *kol korei* of 1979 and 1981 which prohibit the Flatbush and Boro Park *cruvin*, see Appendices 2 and 3 for evidence that both are spurious documents and cannot be relied on.]

Moreover, Rav Moshe's reservations regarding erecting an *eruv* in Boro Park and Flatbush was based on misinformation provided to him at the time, such as: Brooklyn's population was more than 3,000,000 <sup>29</sup> [the population required according to Rav Moshe to classify the area as a *reshus harabim* of *shishim ribu*] while in fact, according to census figures, Brooklyn only has 2,465,326 residents.<sup>30</sup>

Rav Moshe was incorrectly informed, as well, that Boro Park and Flatbush each have a population of more than *shishim ribu* <sup>31</sup> [if the *eruv* included a

<sup>23</sup> NYSDOT, A Transportation Profile of NYS, 2004 page 4.

<sup>24</sup> Igros Moshe, O.C. 5:28:16.

<sup>25</sup> Kuntres Tikkun Eruvin Manhattan, page 108; Kinyan Torah, 4:40:7, and Rechovas Ha'ir, 23:2.

<sup>26</sup> Bais Ephraim, O.C. 26; Maharsham, 1:162; Yeshuos Malko, siman 26-27; Harei B'samim, 5:73; Bais Av, 2:9:3; Mahari Stief, siman 68; Satmar Rav zt"l, as cited in Kuntres Meoz U'Mekedem page 27; Divrei Yatziv, 2:172:13; V'yaan Yoseph, 1:155:1; Kuntres Tikkun Eruvin Manhattan, siman 12 page

<sup>105;</sup> Kinyan Torah, 4:40:6, and Rabbi Eliezer Y. Waldenberg shlita, author of the Tzitz Eliezer, as cited in The Contemporary Eruv, 2002 page 54 note 119.

<sup>27</sup> Igros Moshe, O.C. 4:86 and 5:29.

<sup>28</sup> Ibid., 4:87; see also page 19 of this *kuntres*.

<sup>29</sup> Ibid., 5:28:5, 5:29; see also page 20 of this kuntres.

<sup>30</sup> Census 2000 Summary File 1.

<sup>31</sup> *Igros Moshe, O.C.* 5:28:5 and Addendum to *O.C.* 4:89; see also page 20 of this *kuntres*.

4 / THE FLATBUSH ERUV QUESTIONS & ANSWERS

New York in 1905.<sup>13</sup> Even Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l* acknowledges that in the past *eruvin* had been erected in cities with populations exceeding *shishim ribu*.<sup>14</sup>

Bnei Brak [including it's interconnected neighborhoods] and Yerushalayim, both of which contain more than *shishim ribu*, are enclosed with *eruvin* under the *hashgacha* of Hagaon Harav Landau *shlita* and the *Eidah Hacharcidis*. <sup>15</sup>

It is important to note that in 1938 the *Achiezer*, Hagaon Harav Chaim Ozer Grodzinski *zt"l*, and the *Chazon Ish zt"l* allowed the establishment of an *eruv* in Paris <sup>16</sup> [1936, population 2,829,746 <sup>17</sup>] with exactly the same conditions as in Brooklyn: three *mechitzos*, *omed merubeh al ha'parutz*.

## We've never had *eruvin* in New York before, why start now?

Most people are unaware that there was an eruv established in New York City [Manhattan] as far back as 1905 with the approval of some of the greatest poskim of that generation. That there was opposition - spearheaded by laypeople and not rabbinical authorities - to the establishment of a Flatbush eruv in 1979 does not preclude the erecting of an eruv now. Moreover, even Hagaon Harav Moshe Feinstein zt"l in one of his last teshuvos regarding eruvin realized that today - where halachically permissible — there is a great need for eruvin.18 The fact that most poskim and, in our opinion, even Rav Moshe would rule that a eruv is halachically permissibly today makes the establishment of an eruv an obligation. Additionally, in Brooklyn there are numerous private eruvin, many of which are not halachically correct, and a community cruv would prevent inadvertent chilul Shabbos.

# Q Isn't it true that halachically an *eruv* cannot be erected in a large city such as Brooklyn?

A No. According to the vast majority of *poskim*, an *eruv* can be erected in Brooklyn since it's **not** considered a *reshus harabim d'Oraysa*.<sup>19</sup>

Most *poskim* maintain that Brooklyn is not classified as a *reshus harabbim* because of the following three reasons:

- The streets of our community do not run straight from one end of the city to the other — they are not mefulash u'mechuvanim m'shaar l'shaar.
- None of the streets in our community, including Ocean Parkway, are traversed daily by 600,000 people — there is no shishim ribu ovrim bo b'chol yom.
- As Brooklyn is circumscribed by more than three *mechitzos* at its waterfront, it is fundamentally a *reshus hayachid*.

Even one of the above conditions would be sufficient ground to permit an *eruv* of *tzuras hapesachim*. Additionally, as there are many reasons to allow an *eruv* in Brooklyn, even a *Baal Nefesh* can utilize the *eruv* with certainty. <sup>20</sup> Furthermore, since Brooklyn is bounded on three sides by *mechitzos*, any *eruv* in Brooklyn would be considered a *Rambam eruv*. <sup>21</sup>

# Q Doesn't Ocean Parkway have more than shishim ribu passing through it every day?

A No. The statistical records of the Department of Transportation [DOT] show that Ocean Parkway, one of Brooklyn's main thoroughfares, has fewer then 55,000 vehicles traversing it daily in both directions <sup>22</sup> [with an average of 1.5 occupants per

<sup>13</sup> Oznei Yehoshua, 1:18; Tirosh VaYitzhar, siman 73; Eruv V'Hotzaah, and US Census 1900.

<sup>14</sup> Igros Moshc, O.C. 4:87; see The Community Eruv page 30; see also page 19 of this kuntres.

<sup>15</sup> Hagaon Harav Yisroel Yaakov Fisher zt"I in Even Yisroel, 8:36 and Kinyan Torah, 4:40.

<sup>16</sup> Achiezer, 4:8.

<sup>17</sup> Encyclopedia Britannica, 1968 vol. 17 page 355.

<sup>18</sup> Igros Moshe, O.C. 5:29.

<sup>19</sup> Divrei Malkiel, 4:3; Achiezer, 4:8; Minchas Elazar, 3:4; Chazon Ish, O.C. 74:10, 107:4-7; Rav Shlomo Dovid Kahane zt"l, one of the main rabbanim of Warsaw before World War II, Divrei Menachem, O.C. vol. 2, pages 42-43; Bais Av, 2:5:2; Rav Yisroel Yaakov Fisher zt"l in Even Yisroel, 8:36, and Kinyan Torah, 4:40.

<sup>20</sup> See The Community Eruv, note 11.

<sup>21</sup> See The Community Eruv, note 5.

<sup>22</sup> See The Community Eruv, pages 67-8.

QUESTIONS & ANSWERS FLATBUSH ERUV / 3

# Things You Have Always Wanted to Know About the Flatbush Eruv (But Were Never Told)

# Why do we need an *eruv*? Can't we observe Shabbos properly without one?

The Chasam Sofer 1 states that it is not possible for an individual to ensure that all the members of his household do not inadvertently carry on Shabbos, and therefore, the construction of an *eruv* is the obligation of every rav. In light of this Chasam Sofer it follows that one cannot assert that there is no Furthermore, an eruv helps need for an eruv. minimize chilul Shabbos by our Jewish brethren who are unfortunately not religious and carry on Shabbos without an eruv.2 Additionally, an eruv helps to increase our oneg Shabbos, e.g., families with young children, the elderly, and the infirm are no longer confined to their homes.3 An eruv is invaluable on Yom Tov, as well, as it allows us to carry items that are not needed e.g. extra keys on a key chain.4 Furthermore, it is a *mitzvah* to erect an *eruv*.<sup>5</sup> Hagaon Harav Moshe Feinstein *zt"l*, when he recognized that an cruv could be erected, saw a great need for it.6

- Orach Chaim 99.
- 2 Nefesh Chayah, siman 25 and Bais Av, 2:1:25.
- 3 Perishah, O.C. 395:1.
- 4 Shulchan Aruch, O.C. 518:1.
- 5 Tur, and Shulchan Aruch, O.C. 366:13, 395:1; for proof that it's a requirement for a city as well, see BeHag, Perek Hador and Chasam Sofer, O.C. 99.
- 6 Igros Moshe, O.C. 1:139:5, 4:86, 5:29.

# Q Is there a precedent for constructing an eruv in a large city?

A Yes. The custom of erecting *eruvin* has existed for generations. Prior to WWII, most European cities with Jewish populations such as Brisk, Lodz, Odessa, Paris, Radin, Vilna, and Warsaw all had *eruvin*. The *minhag* of our ancestors was to erect *eruvin*. Therefore, not to establish an *eruv* is a departure from our *minhag*.

Almost all large cities, prior to WWII erected *cruvin* when the civil authorities allowed them to. The following large cities with populations of more than 600,000 established *eruvin*: Warsaw, Lodz <sup>7</sup> [Warsaw, from at least the year 1900, had a population of more than *shishim ribu* on one side of the Wistula River which divided the city in two — the larger side known as Warsaw and the significantly smaller side known as Praga;<sup>8</sup> Lodz had a population of more than *shishim ribu* since the year 1931 <sup>9</sup>], Odessa,<sup>10</sup> Manchester,<sup>11</sup> St. Louis,<sup>12</sup> and

- 7 Mishmeres Sholom, 24:10.
- 8 Rocznik Statystyczny Warszawy 1921 i 1922, 1924 page 14.
- 9 Encyclopedia Judaica, 1996 vol. 11 page 426.
- 10 Divrei Malkiel, 3:14-18, 4:3; Tikkun Shabbos, and Tuv Yehoshua.
- 11 Introduction *Bais Av* vol. 2 and *Encyclopedia Britannica*, 1911 vol. 17 page 547.
- 12 Tikvas Zechariah and Encyclopedia Britannica, 1911 vol. 24 page 24.

### The Hundredth-Year Anniversary of the First Eruv in New York 1905-2005

A city eruv in New York, despite what some would like us to believe, is not a novel concept but part of a longstanding tradition with roots in our European heritage.

The first record of a discussion regarding eruvin in New York City [Manhattan] was in 1901 when the rabbanim Hagaon Harav Tzvi Yechezkel Michelzon zt"l, one of the main rabbanim of Warsaw, and Hagaon Harav Yosef Levenstein zt"l, Av Bais Din of Serotzk, agreed that halachically it was permissible to establish an eruv there (Chavalim BaNe'imim, 3:17 and Tirosh VaYitzhar, siman 73).

In 1905, an eruv was established by Hagaon Harav Yehoshua Seigel zt"l, the Chief Rabbi of Kehilas Yisroel and one of the most noteworthy poskim of that era living in New York (Otzar Zichronasi, pages 118, 352). At the time, Rav Seigel published a kuntres, Eruv V'Hotzaah, in which he established the halachic underpinning for an eruv in New York, guidelines that are still pertinent today. Members of the Polish and Galician communities in New York asked their rabbanim in Europe if it was permissible to utilize this eruv. These Gedolei HaPoskim the Brezaner Rav (Maharsham, 9:18), Stanislaver Rav (Harei B'samim, 5:73), Hagaon Harav Moshe Meisels zt"l, Av Bais Din Premishler (Eruv V'Hotzaah), and Hagaon Harav Moshe Nachum Yerushlimsky zt"l, Av Bais Din Kieltz (Eruv V'Hotzaah) answered with a resounding yes. Rav Seigel's eruv only encompassed the Lower East Side, utilizing the natural riverbanks [mechitzos hayam] of Manhattan on three sides and on the fourth side, the Third Avenue El as a tzuras hapesach.

As the Jewish community migrated out of the Lower East Side, there was a growing need to enlarge the Manhattan eruv to encompass the whole Manhattan. In 1949, the Amshinover Rebbe urged Hagaon Harav Tzvi Eisenstadt zt"l to establish an eruv that included the whole Manhattan. Rav Eisenstadt spent days investigating the Manhattan waterfront and concluded that it was bounded by man-made walls [mechitzos b'y'dai adam] and an eruv could be established (Minchas Tzvi, siman 4). There were many meetings and teshuvas written concerning this eruv, the culmination being that most rabbanim allowed an eruv in Manhattan. Along with Rav Eisenstadt, and the Amshinover Rebbe, the list included the Kapishnitzer Rebbe, Boyaner Rebbe, Novominsker Rebbe, Radziner Rebbe, Hagaon Harav Michoel Dov Weissmandel, Hagaon Harav Yonasan Steif, Hagaon Harav Tzvi Pesach Frank, Hagaon Harav Menachem Kasher, and the Shatzer Rebbe, zt"l. By 1960, even Hagaon Harav Eliyahu Henkin zt"l had signed onto the committee to establish an eruv (Divrei Menachem, O.C. vol. 2, p. 10; see also Kisvei Hagriah Henkin, p. 33 and Hebrew section, page 6 of this kuntres, where he urges the rabbanim of the Bronx and Brooklyn to erect eruvin). In Iyar of 1962, an eruv was finally established under the supervision of the Shatzer Rebbe zt"l.

For more information and rabbinical approbations please visit www.flatbusheruv.org
The Flatbush eruv hotline is 718-339-5904

For a copy of The Community Eruv kuntres or a copy of a kuntres supporting the heter of sechiras reshus please send \$4 each to: Vaad L'Tikkun Eruvin of Greater Flatbush, 1080 McDonald Avenue Unit 226, Brooklyn, NY 11230

For additional information regarding eruvin please see www.eruvonline.blogspot.com

Questions
and Answers
Regarding
the Flatbush
Eruv

Published by: Vaad L'Tikkun Eruvin of Greater Flatbush Brooklyn, NY Tishrei 5766 BROOKLYN

BRONX

QUEENS

STATEN ISLAND